# تاریخ کی تلاش

ڈاکٹرمبارک علی

تاریخ پبلیکیشنز

#### جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب: تاريخ كى تلاش

مصنف : ۋاكىرمباركىلى

المتمام : ظهوراحدخال

يباشرز : تاريخ يبلي كيشنز لا مور

كمپوزنگ : فكشن كمپوزنگ ايند كرافكس، لا مور

پنظرز : سيد محدشاه پنظرز، لا مور

سرورق : ریاض ظهور

اشاعت : 2012ء

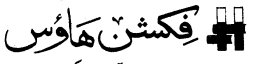
نيت : -/300رو<u>ي</u>

#### تقسیم کار:

كمن باوس: بكسريد 39-مزيك رود الا مورينون: 37237430-37249218-37249218

معن باوس: 52,53رابدسكوائر حيدر يوك حيدرة باد بنون: 022-2780608

کشن اوس: نوشین سنر ، فرست فلور دو کان نمبر 5 اردو باز ار کراچی



● لامور ، حيدرآ باد ، كرا چي

e-mail: fictionhouse2004@hotmail.com

اپنے دوست ابوب ملک کے نام

## فهرست

| پیش لفظ                                | 7   |
|----------------------------------------|-----|
| پاکستان میں تاریخ نو کیی کے مسائل      | 9   |
| ند ب اورسیاست: امتزاج تصادم اورعلیحدگی | 21  |
| برصغیر میں مسلمانوں کے بدلتے رجانات    | 40  |
| پاکستان:شناخت کی تلاش                  | 48  |
| خلافت تحریک:سیاست کواسلامی بنانے کاعمل | 84  |
| شهر: تاریخ 'سیاست' ثقافت اور معیشت     | 101 |
| کراچی: زنده شهر کامرتا مواکلچر         | 117 |

| 140 | لا ہور: تسلسل اور تبدیلی کے درمیان الجھا ہوا شہر |
|-----|--------------------------------------------------|
| 145 | سكھ ند ہب اور تاریخ پرایک نظر                    |
| 150 | رنجيت سنگهه: كياايك روادار حكمرال تفا؟           |
| 165 | ساجی وثقافتی رسم ورواج اور پنجا بی عورت          |

.

.

## پیش لفظ

موجودہ کتاب ان مضامین کا آگریزی سے ترجمہ ہے کہ جو مختلف کانفرنسوں میں پیش کے گئے میں دوستوں کا مشکور ہوں کہ جن کی محبت اور خلوص میر سے ساتھ رہتا ہے۔ اپنے قارئمین کا بھی کہ جومیری تخلیقات میں میر سے ساتھ ساتھ رہتے ہیں۔ میرامقصدان تحریوں سے میں کہ لوگوں میں محض تاریخ کے بارے میں واقفیت نہ ہو بلکہ تاریخی شعور بھی آ کے کہ جو انہیں اپنے حقوق کی جدو جہد میں مدرکرے۔

ڈاکٹرمبارک علی مارچ2003ء لاہور

## یاکتان میں تاریخ نولی کے مسائل

ماضی پر کنرول کرنے کا مطلب ہے کہ نمانہ طال پر اپنے مانی کے مطابق قابو پایا جائے کونکہ ماضی کے تعلق سے اقتدار اور طاقتور اوارے کو قانونی جواز دیا جاتا ہے۔ معاشرہ کے باقتدار اور طاقتور اوارے کہ جن میں ریاست 'چرچ' سیای جماعتیں' اور ذاتی مغادات شامل ہیں۔ یہ ذرائع ابلاغ اور ذرائع پیداوار پر اپنا تسلط رکھتے ہیں' اس لئے چاہے وہ اسکول کی نصاب کی کتابیں ہوں' یا کارٹون و فلموں کا مسودہ ہو' یا ٹیلی وژن کے پروگرام' یہ سب ان کے لئے کام کرتے ہیں۔ (۱)

ماضی میں آریخ کا کام یہ تھا کہ وہ حکران طبقوں کے کارناموں کو محفوظ کر کے '
معاشرہ میں ان کی عرت و و قار میں اضافہ کرتی تھی۔ یہ لوگ رعیت کے سرپرست '
راہنما' اور مسیحا ہوتے تھے کہ جو لوگوں کو مصیبت سے بچاتے اور ان کا تحفظ کرتے تھے۔ لوگوں کی فلاح و بہود کا انحصار ان ہی لوگوں پر ہوا کرتا تھا۔ لیکن اب وقت کے ماتھ ساتھ صورت عال بدل گئی ہے خاص طور سے جب نو آبادیاتی نظام ٹوٹا اور ممالک آزاد ہوئے' تو ان کے ساتھ ہی راہنماؤں کا ایک طبقہ بھی وجود میں آیا۔ کیونکہ نو آبادیاتی دور میں شاہی خاندان اور پرانے حکمرال اور ان کی تسلیں ٹوٹ پھوٹ کر بھمر آئی تھیں' اس لئے آزادی کے بعد ہندوستان میں مخل خاندان کے وعویدار نہیں ابھرے' اور نہ ہی دوسرے ملکوں میں ان خاندانوں کو کوئی اہم سیاسی جگہ ملی۔ آزادی

نے جدوجمد آزادی میں حصہ لیا ہے' قربانی دی ہے' قید و بند کی صعوبتیں اٹھائی ہیں' اس لئے ان بنیادوں پر ان کا حق ہے کہ وہ سیاس اقتدار کو سنبھایس۔ چو تکہ ان کی لیڈرشپ کی بنیاد ان کی سیاس جدوجمد پر تھی' اس لئے "جدوجمد آزادی کی آریخ"کو خوب بردھا چڑھا کر لکھا گیا۔ یہ صورت علل خاص طور سے پاکستان میں زیادہ شدت کے ساتھ ابھری' اور ان راہنماؤں کے کارناموں کو خوب اجاگر کیا گیا۔

آزادی کی تاریخ کے سلسلہ میں اہل برطانیہ جس نقط نظر کے حامی ہیں' اس کے تحت ان کی نو آبادیات میں آزادی کی کوئی جدوجدد نہیں ہوئی تھی' بلکہ مقامی راہنماؤں اور برطانوی حکمرانوں کے درمیان انقال اقدار کی بلت ہوئی تھی۔ اس لئے اس عمل کو وہ "ٹرانسفر آف پاور" یا انقال اقدار کتے ہیں' جو کہ پرامن طور سے ہوا۔ آگر اس نقطہ نظر کو تسلیم کر لیا جائے تو اس صورت میں "جدوجد آزادی کے مجابد" اسکرین سے فائب ہو جاتے ہیں۔ اور آزادی کی جنگ بے معنی ہو جاتی ہے۔ کیونکہ پرامن تصفیہ اور اقدار کی منقلی کے بعد برطانیہ فاموشی سے رخصت ہو گیا۔ اس کے ردعمل میں برصفیر کے مورخ اس نقطہ نظر کو دہراتے ہیں کہ اقدار پرامن طریقہ سے خطل نہیں ہوا۔ بلکہ یہ عوامی دہاؤ کے نتیجہ میں ہوا' اس لئے ہندوستان و پاکستان کی آزادی کوئی تحفہ نہیں ہو۔ بلکہ یہ ان کاحق تھا کہ جے بردر طافت برطانیہ سے چھینا ہے۔

نے آزاد ہونے والے ملوں کی طرح پاکتان کو بھی یہ مسئلہ در پیش ہے کہ وہ اپنی اریخ کی تھکیل نو کیے کرے؟ پاکتان کی تاریخ نولی میں دو اہم مسائل یہ ہیں کہ نو آبلویاتی دور کو کس طرح سے بیان کرے؟ اور تقییم کو کیے صبیح اور درست طابت کرے؟ ان ملکوں کے لئے کہ جو نو آبلویات رہی ہیں اور جن پر خیر ملکی بعنہ اور تسلط رہا ہے۔ ان کے لئے یہ دور باعث شرمندگی اور قوی رسوائی کا ہے کیونکہ اس میں ان کی سیای محصیں ہیں شافتی کم تری ہے محافی برطال ہے اور سب سے بردھ کر یہ کہ معاشرے کی ٹوٹ پھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ پھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ پھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ پھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانشرے کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانس کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانس کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی لشلسل کو قو شرمانس کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی کو تاریخی کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔ نو آبلویاتی دور نے نہ صرف ان کے تاریخی کی ٹوٹ بھوٹ ہے۔

دیا' بلکہ ان کی تاریخ میں اجنی اور غیر کملی عناصر کو داخل کر دیا کہ جس نے ان کی روایات اور اداروں کو بھیرکر رکھ دیا۔

پاکستان نے اس کا آسان حل یہ نکالا کہ چونکہ نو آبادیاتی دور کا ہندوستان کے ہاضی سے تعلق ہے کونکہ اس دفت پاکستان کا وجود نہیں تھا افغذا اس دور کے بارے بی شخیق کرنا اور اس کے اثرات کا تجربیہ کرنا ہندوستان کے مورخوں کا کام ہے۔ لیکن نو آبادیاتی دور کے بارے بیں جگہ جن خیالات کا اظہار ہوا ہے اس بی اس دور کو سنی انداز بیں نہیں دیکھا گیا ہے۔ ایک نقطہ نظر تو یہ ہے کہ اگریزوں کے زمانہ بی ہندو مسلمان دو متفاد قوتی توازن کے ساتھ رہ رہیں تھیں۔ جب تک وہ رہے ، مسلمانوں کو تحفظ ملا رہا۔ دوسرا اس دور کے بارے بی خاص طور سے ہجاب کے لوگوں کا نقطہ نظریہ ہے کہ برطانوی دور حکومت بی اس صوبہ نے معاشی طور پر کانی ترقی کی۔ اور اب جبکہ ہمارے محکراں ناائل و ناکام ثابت ہو گئے ہیں او ان کی روشنی بی لوگوں کو نو آبادیاتی زمانہ پرامن خوش حال اور سکون کا نظر آ رہا ہے۔

بسرطل نو آبادیاتی دور سے ہٹ کر پاکتانی مورخوں کے لئے اور بہت سے مسائل ہیں۔ پاکتانی مورخ ان کے نقطہ نظر میں ہیں۔ پاکتانی مورخ ان مسائل کے بارے میں لکھ تو رہے ہیں، گر ان کے نقطہ نظر میں معدالت پوری طرح سے نظر آتے ہیں کہ جن کی روشنی میں وہ تاریخ کی تفکیل کر رہے ہیں۔

(1)

پاکستان کی تاریخ نولی کی تفکیل' نظریہ پاکستان کے دائرہ یا فریم ورک میں ہوتی ہے۔ اس کا ایک اہم اور بنیادی مقصد یہ ہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کو بحیثیت ایک قوم ان کی علیحدگی کو جائز ہاہت کیا جائے تاکہ اس کی روشنی میں تقسیم بھی درست قرار پائے۔ پاکستان کے مورخوں کو اس "نظریہ" کے تحت جو ہدایات دی گئیں اس کی

روشیٰ میں انہوں نے تاریخ کھی، تو اس کی وجہ سے بہت سے تاریخی حقائق کو نظر انداز کرنا پڑا، یا پھران کی توجیہ پیش کرنی پڑی۔ تاریخ کو جب بھی کی نظریہ کے آبنی فریم ورک میں رکھا جلے گا تو اس معروضت کو قربان کرنا پڑے گا۔ اس لئے سای مغلوات کو درست خابت کرنے کے لئے واقعات کو قرزا اور مروزا اور مسخ کیا گیا۔ اس مللہ میں ایرک ہایں باؤم (Eric Hobsbawm) نے کھا ہے کہ : «قوم پرست مورخ نظرات کے ملازم بن کر رہ جاتے ہیں۔ " (2) ایک دو سری جگہ اس کا کمنا ہے کہ : "جب بھی تاریخ کی نظریہ سے متاثر ہوتی ہے تو اس کے اندر متحد پیدا کرنے کا جذبہ پیدائش طور پر موجود ہوتا ہے، اس اندھے بن سے زیادہ خطرناک چیز اور کوئی نہیں ہو پیدائش طور پر موجود ہوتا ہے، اس اندھے بن سے زیادہ خطرناک چیز اور کوئی نہیں ہو بیدائش طور پر موجود ہوتا ہے، اس اندھے بن سے زیادہ خطرناک چیز اور کوئی نہیں ہو بیدائش علیہ برشت کے جذبہ کے تحت کر ربی

سیاست اور اقدّار کی جنگ میں وہ تاریخ کہ جس کی بنیاد اور تھکیل نظریہ پر ہو اوہ این دلاکل اور تاریخی جُولوں کے ساتھ سیاسی لیڈرشپ کے لئے جواز فراہم کرتی ہو۔ اپل (Michael W. Apple) نے اس کو مد نظر رکھتے ہوئے اس سوال کو اٹھلیا ہے کہ: "نظریہ یا آئیڈیالوٹی ان لوگوں کے ساتھ کیا کرتی ہے کہ جو اس کے ماننے والے ہوتے ہیں؟" پھر اس سوال کا جواب دیتے ہوئے وہ کہتا ہے کہ: "بیہ سابی حقیقت کی تصویر کو مسخ کرتی ہے بلکہ اس طبقہ کو فائدہ پنچاتی ہے جو صاحب سابی حقیقت کی تصویر کو مسخ کرتی ہے بلکہ اس طبقہ کو فائدہ پنچاتی ہے جو صاحب افتدار ہوتا ہے۔" (4)

پاکتانی مورخوں کے سامنے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ برصغیر ہندوستان کے قدیم ماضی کو کس طرح سے بیان کیا جائے۔ ہندوستان میں اسلام کی آمد آٹھویں صدی میں ہوئی۔ النذا دو قومی نقطہ نظر سے' اور مسلمانوں کی علیحدگی کے پس منظر میں قدیم ہندوستان کے ماضی سے ان کا کوئی تعلق نہیں بنتا ہے۔ اس وجہ سے اس متم کے اخباری بیانات دیئے گئے کہ موجنجو ڈرو کو مسمار کر دینا چاہئے کیونکہ اس کا تعلق اسلام اخباری بیانات دیئے گئے کہ موجنجو ڈرو کو مسمار کر دینا چاہئے کیونکہ اس کا تعلق اسلام

اور اس کی تہذیب سے نہیں ہے۔ الذا جب ہندوستان کے ماضی کو رد کر دیا گیا تو پھر
اس کی جگہ مسلمانوں کی ابتدائی تاریخ اور اس کے ماضی کو دی گئے۔ اسلامی تاریخ کو
برصغیرسے ' سندھ کی فتح کے ذریعہ سے آئیں میں طایا گیا 'کیونکہ عربوں کی فتح سندھ کے
بعد ہندوستان کے مسلمان عرب امپائز کا آیک حصہ بن کر ان میں شائل ہو گئے۔ اس
تعلق نے دمشق ' بغداد ' قاہرہ ' قرطبہ کی شان و شوکت اور عروج کو ہندی مسلمانوں کی
تاریخ کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ نتیجہ سے ہوا کہ ان کی چمک دمک اور شان و شوکت کے
تاریخ کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ نتیجہ سے ہوا کہ ان کی چمک دمک اور شان و شوکت کے
تاریخ کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔

اس کے علاوہ وسط ایشیا سے سیاسی و ثقافی تعلق کو اجاگر کیا جا رہا ہے۔ اس سلسلہ میں پاکستان کے پچھ مورخوں کی دلیل یہ ہے کہ پاکستان کا وسط ایشیا سے اس قدر گرا تعلق ہے، کہ اس کے مقابلہ میں ہندوستان سے اس کے رشتے پچھ حیثیت نہیں رکھتے ہیں۔ اس نظریہ کو پاکستان کے ماہر آٹار قدیمہ اور مورخ اے۔ ایکے۔ وانی نے کانی ابھارا اور مقبول بنانے کی کوشش کی ہے۔

پاکستانی تاریخ نولی کے مسائل یہاں پر ختم نہیں ہو جاتے ہیں۔ یہ سوال بھی ابحر تا ہے کہ قرون وسطیٰ کی ہندوستانی تاریخ کو کیسے لکھا جائے؟ کیونکہ اس عمد میں جب کہ ہندوستان پر مسلمان عکرال خاندانوں کی حکومت نقی' ان کی سابی طاقت و افتدار کا مرکز دبلی' اور ہندوستان کے وہ علاقے تھے' جو پاکستان نہیں ہیں۔ اس عمد کی تشکیل کرتے ہوئے مورخوں نے ایک حل تو یہ نکالا ہے کہ اسے ایک نیا نام دے دیا ہے" اریخ پاک و ہند" تاکہ اس طرح سے تاریخی تعلق اور رابطہ کو باتی رکھا جائے۔ کشن کچھ انتما پند ایسے ہیں جو کہتے ہیں کہ اس پورے عمد کو تاریخ سے خارج کر دیا جائے کیونکہ آگرچہ عکراں تو مسلمان تھے' مگر انہوں نے شریعت اسلامی کے نفاذ کے بجائے یہاں پر سیکولر انداز میں حکومت کی اور ہندوؤں کو اپنی انتظامیہ کا حصہ بناکر ''اسلامی معاشرہ'' کو ہندوستان میں کرور کیا۔ وہ ان تمام کوششوں کو بھی تقید کا نشانہ ''اسلامی معاشرہ'' کو ہندوستان میں کرور کیا۔ وہ ان تمام کوششوں کو بھی تقید کا نشانہ

بناتے ہیں کہ جن کے ذرایعہ ہندوستان میں مشترکہ کلچر پیدا ہوا' اور اس نے شای مربرسی میں ترقی کی۔ آئی۔ ایج۔ قربی جو پاکستان میں آریخ نولی کو نظریہ میں وصالنے والے ایک اہم مورخ ہیں' ان کی دلیل یہ ہے کہ مطوں نے راجونوں کو حکومت میں شال کر کے زبردست غلطی کی' کیونکہ اس کی وجہ سے مسلمان برادری مخل ریاست سے علیحدہ ہو گئے۔ اس علیحرگی اور لانقلق کے نتیجہ میں جب اس پر معیبت کا وقت آیا تو انہوں نے کوئی مد نہیں کی۔ (5)

چونکہ اکبر وہ مغل باوشاہ ہے کہ جس نے ہندوستان میں مغل ریاست کو وسیع بنیادوں پر تقیر کیا اور فرجی تعصب سے بلند ہو کر ہندوؤں کو اس کا ایک حصہ بنایا اس وجہ سے پاکستان میں اس شخصیت پر اس طرح سے زور دار تقید ہوتی ہے ' اور اس کے فرجی خیالات پر ای طرح سے لئن طعن ہوتی ہے ' جیسے کہ اس کے اپنے زمانے میں عبدالقادر بدایونی نے اپنی کتاب «منتخب التواریخ» میں اس پر کی متی۔ نتیجہ بیہ ہے کہ اکبر نظریہ پاکستان اور دو قوی تشخص کے لئے ایک خطرہ مانا جاتا ہے ' اس لئے پاکستان میں اسکول کی نصابی کتب میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ (6)

قرون وسطی کے مسلمان حکرانوں کے عمد کے بارے میں ندہی طلقوں کے جو آثات ہیں اس کا اندازہ اس مضمون سے ہوتا ہے کہ جو سید زاہر علی واسطی نے رسالہ آواز میں بینوان "مسلمانوں بادشاہوں کی عیش پرستوں کی عبرت ناک داستان: زوال آخر مقدر ہوا" میں کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ:

محر بن قاسم کے بعد جن فاتحین نے اس ملک کی صدود میں قدم رکھا ان کے سامنے کوئی اعلیٰ مقصد لینی جماد فی سبیل اللہ یا اللہ کی عاکمیت قائم کرنے کا تصور نہیں تھا۔ باریخ کے جمرو کلوں میں جمائک کر دیکھیں تو محسوس ہو گاکہ چند ایک کو چھوڑ کر تمام حطے، یلغاریں، فوجی معملت، کشت و خون صرف جوع البطن،

توسیع حکومت' نالنہ سازی' جلب زرکی خاطر عمل پیرا ہوئیں۔ جملا فی سبیل تو مشرکوں سے نبرد آنمائی اور الله کی حاکیت قائم کرنے کے لئے کیا جاتا ہے گر اس کو کیا کہتے کہ مسلمانوں نے مسلمانوں بی کا خون بما کر حکومتیں حاصل کیں۔(7)

ان بادشامول کی طرز زندگی پر تبمره کرتے موے لکھتے ہیں کہ:

انہوں نے اپنے لئے مظیم الشان قلع اور محل تقیر کرائے۔
ان محلات میں ہزارہا کنیزیں اور لونڈیوں کی بھرمار ہوتی۔ خواجہ سرا
اور فلام اندر قطار اندر کھڑے ہوئے۔ یہاں تک کہ فراعین معر
کی اتباع میں انہوں نے اپنے اور اپنی عورتوں کے لئے عالیشان
مقبرے محلات ایک دوسرے سے پر فکوہ بنوانے کو اپنی شان و
جبوت کے لئے مستحق جانا۔ (8)

ان کے نزدیک بندوستان میں مسلمانوں کی حکومت کا زوال اس لئے ہوا کہ انہوں نے بندووں کے ملپ لور اشراک سے آیک مشترکہ کلچرپیدا کیا۔ جب اکبر اور دو سرے مفل بادشاہوں نے راجبوت بندو شزادیوں سے شادیاں کرنی شروع کیں تو اس کے نتیجہ مسلمانوں کا کلچر آلودہ ہونا شروع ہو گیا اور بالاخر مفل امہار زوال پذیر ہوئی۔ چنانچہ اس سلسلہ میں وہ کلھتے ہیں کہ :

اس ذلیل ترین سیای چالبازیوں کی ابتداء جلال الدین اکبر
نے کی جس نے سب سے پہلے 1560 (1562) میں سانبر کے
ایک راجیوت راجہ بماری مل کی بیٹی اور راجہ بھواس واس کی
بین جودها بائی سے شادی کر لی۔۔۔۔ اس کو مریم ذبائی کا خطاب دیا
گیا کیکن وہ ہندو تی رتی۔۔۔ جب یہ ہندو عور تیں بطور شزاریاں
مغل محلات میں آئیں تو اپنے ساتھ کیڑر تعداد میں پچاسیوں ہندو

کنین ' نوکرانیال ساتھ لائیں .... یہ عور تیں محل کے اندر چھوٹے چھوٹے مندر بناتیں ' بوجا پاٹ کرتیں۔ اس کے علادہ ہندد تنوار دیوالی دسرہ ' رکھا بندھن ' بنت ' شیوراتری کرت سے مناتیں۔ (9)

ان کی اس بحث سے جو فتائی لکے وہ بیا کہ مخل بادشاہوں نے ہندوؤں سے میل النب کے ساتھ اپنی اسلامی فقافت کھو دی ایک مشترکہ کلچر میں اسلامی روح کا نام و نشان نہیں تھا۔ مغل خاندان ہندو عورتوں سے شادی میاہ کے بتیجہ میں نسلا محرور ہوتا چلا میا۔ اس لئے یہ دور کوئی مسلمانوں کا دور نہیں کہ جس کو تشلیم کیا جائے اور جس پر الخرکیا جائے۔

جب پاکستان کے مورخ جدید تاریخ پر آتے ہیں تو اس میں "جدوجدد آزادی" سے
زیادہ زور " نریک پاکستان اور حصول پاکستان" کی تاریخ پر ہوتا ہے۔ اس نقطہ نظر میں
کامحریس اور مسلم لیگ دو ساس جماعتیں اہم بن کر ابحرتی ہیں کہ جن کے درمیان
تصادم اور کش کمش نظر آتی ہے۔ جب بیہ تاریخ پاکستان کے قیام پر ختم ہوتی ہے تو
اس میں مسلم لیگ کامیاب اور کامحریس کلست خوردہ ہو جاتی ہے۔ اس نقطہ نظر میں
مسلمانوں کے سب سے برے مخالف انگریزوں کے بجائے ہندہ ہو جاتے ہیں اس لئے
مسلمانوں کے سب سے برے مخالف انگریزوں پر نہیں۔

(2)

پاکتان کی تاریخ نولی میں ایک اور اہم مسئلہ یہ ہے کہ اس علاقائی تاریخ کو کیسے کھا جائے؟ کیونکہ علاقائی تاریخ اور نظریہ پاکستان میں تعلق پیدا کرنا' اور ان تاریخوں کو جدید نظریات سے ہم آہنگ کر کے اسے پاکستان کی تاریخ کا ایک حصہ بنانا' یہ وشوار مرحلہ ہے۔ مثلاً پنجاب میں سکھول کے دور حکومت کو رد کرکے اسے بطور تحقیر "سکھ

شائی "کما جا تا ہے 'جس کا مطلب ہے کہ یہ دور بدامنی ' انتثار ' افرا تفری ' اور بے چینی کا دور تھا۔ سکھوں نے اگریزوں سے جو جنگیں لایں اور جس بمادری سے پنجاب کا دفاع کیا ' وہ پاکستان کی تاریخ میں قاتل افخر کارنامہ شمیں ہے ' اس لئے یہ واقعات نصاب کی کتابوں میں داخل شمیں ہیں اور نہ ہی طالب علموں کو اس دور کے بارے میں پچھ بتایا جا تا ہے۔ اس کے برعکس عام طور سے یہ تاثر دیا جا تا ہے کہ برطانوی فتح نے پنجاب کو سکھوں سے آزاد کرا کے یمال پر امن و امان قائم کیا۔

سندھ کی تاریخ کا جب مسئلہ آتا ہے۔ تو اس میں 1843ء کی اگریزوں کی فتح ہے،
انہوں نے میانی کے میدان میں بری آسانی کے ساتھ ٹا لپر میروں کو شکست دے دی
تقی۔ یکی صورت دو سری جنگ میں ہوئی جو "دبہ" کے میدان میں لڑی گئی۔ ان
واقعات میں شکست کو تسلیم کرنے، اور اندرونی کمزوریوں کا تجزیم کرنے کے بجائے، ان
افراد کی بمادری اور شجاعت کی تعریف کی جاتی ہے کہ جنہوں نے ان جنگوں میں حصہ لیا
تعا۔ اس طرح وہ شکست کے داغ کو ان افراد کے ذکر اور تعریف سے دھونا یا مثانا
ہوائے ہیں۔

اگرچہ صوبہ سرحد کے لوگوں نے اگریزی حکومت کے خلاف ایک طویل جدوجد کی لیکن اس کے راہنماؤں نے چو تکہ کاگرین کا ساتھ دیا اس لئے ان کی نو آبلویاتی حکومت کے خلاف جدوجمد سب کو فراموش کر دیا گیا اور پاکتان کی تاریخ میں ان کا ذکر ہے تو بطور غدار کے ہے تحریک آزادی کے مجلدوں کا نمیں ہے۔

بلوچتان کا ذکر آتا ہے' تو اس میں اس واقعہ کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے کہ قلات کی ریاست نے پاکتان میں شامل ہونے سے انکار کر دیا تھا اور اس کا الحاق زبرد تی ہوا' اس کی مرضی سے نہیں ہوا۔

پاکستان کی تاریخ نولی کا اہم موضوع ہے ہے کہ کس طرح سے پاکستان ایک کلچر کا فروغ ہو' اور یہاں پر جو علاقائی زبانیں' روایات' ادارے' ندہجی رویے اور ثقافتی بو قلمونی ہے۔ ان سب کو ملا کر اسے ایک مشترکہ کلچر کے طور پر پیش کیا جائے تا کہ قوم میں اتحاد کا احساس ہو' اور علاقائی فرق ختم ہو۔ اشتراک کا یہ نظریہ سیاسی طور پر حکومت کی مرکزیت کو استحکام دیتا ہے۔ اس لئے علاقائی شناخت کو منفی معنوں میں استعمال کر کے' اس کی ترغیب دی جاتی ہے کہ علاقائی شناخت کو قومی شناخت میں ضم کر دیا جائے۔

اس فتم کی تاریخ نولی میں سب سے زیادہ نقصان غیر مسلم اقلیتوں کو ہوا ہے "کہ جنہیں پاکستان میں "نظریہ پاکستان" کے تحت معاشرہ کے دھارے نکال دیا گیا ہے "اور دلیل یہ دی جاتی ہے کہ چو تکہ انہوں نے تحریک پاکستان میں کوئی حصہ نہیں لیا ہے " دلیل یہ دی جاتی ہے کہ چو تکہ انہوں نے تحریک پاکستان میں کوئی حصہ نہیں لیا ہے "

(4)

پاکتان تقتیم کے بعد سے بہت سے سای نثیب و فراز سے گذرا ہے۔ بھی یمال جمہوریت رہی و ایک طویل عرصہ تک فوجی آمروں نے غامبانہ بجند کر کے اس کو اپنے تبلط میں رکھا۔ مشرقی پاکتان علیحدہ ہوا و ایک نیا پاکتان وجود میں آیا۔ جب سای حکومتیں ناکام ہو کیں عوام کے مسائل برھتے چلے گئے خوبت و افلاس نے لوگوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تو ذہبی بنیاد پرسی اور رائخ العقیدگی کو فروغ ملا۔ ہندوستان جو پہلے سے بی "درشن" تھا گڑتے طلات میں اس کے خلاف ذرائع ابلاغ اور نصاب کی کتابوں کے ذریعہ اور زیادہ نفرت کا پرد پیگنڈہ کیا گیا۔ ان سب کے نتیجہ میں پاکتان میں تاریخ کا نصاب متاثر ہوا۔ 1961ء میں تاریخ کا مضمون ختم ہوا اور اس کی جگہ معاشرتی علوم نے لے لی کہ جس میں تاریخ بھی بطور ایک حصہ کے اس میں شامل ہوں۔ نصاب علوم نے لے لی کہ جس میں تاریخ بھی بطور ایک حصہ کے اس میں شامل ہوں۔ نصاب کی کتابیں لکھنے والوں نے اس سے فاکدہ اٹھایا اور واقعات کا ایبا انتخاب کیا کہ جو سای حالات کے مطابق ہو۔ جب بھی تاریخ کو کلڑے کرکے بڑھا جائے گا اور واقعات کا

انتخاب ہو گا تو اس سے تاریخی شعور مجروح ہو گا۔ مائکیل۔ ڈبلیو۔ ایل نے لکھا ہے

انتخاب كا مسكله بست ابم ب- جب مامنى و حال ك واقعات کے انبار سے اپنی بند کی ہاتیں چن لی جائیں 'جو واقعات بیند کے خلاف ہوں انہیں نظر انداز کر دیا جائے ' یا بالکل ہی نکال دیا جائے کیا ان واقعات کو اس طرح سے پیش کیا جائے کہ وہ تسلط شدہ کلچر کی حمایت کرتے ہوں' تو اس صورت میں تاریخ کے اثرات منفی ہوتے ہیں۔ (10)

نصاب کی کتابوں کے ساتھ دہھاری یہ ہے کہ ان کے مضامین واقعات اور متن سای حکومتوں کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ بد کھلتے رہتے ہیں۔ جب جمہوری حکومت آتی ہے تو فوجی حکومت کو مورد الزام ٹھرایا جانا ہے ممرجب فوجی برسر افتدار آتے ہیں تو ساری خرابوں کا الزام سیاستدانوں کو دیا جاتا ہے۔ یکی منیں ' اگر جموری دور میں مختف سایی پارٹیاں اقتدار میں آتی ہیں' تو وہ مخالف جماعت پر الزاموں کی بوچھاڑ کر ربی ہے۔ نتیجہ سے کہ ہر آنے والی حکومت جاہے وہ فوجی ہو یا جمهوری وہ ماضی علی سابقه حکومت کو تمام بدعنوانیون اور کرپش کا ذمه دار تھمرا کر خود پاک و صاف بن جاتی ہے۔ بعول جارج آرول کے ہر بار تاریخ کی سلیٹ کو دھو کریاک و صاف کر دیا جاتا ہے ماکہ نیا آنے والا اس پر اب اپنے کارنامے تحریر کرے- (11)

تاریخ کو جب بھی توڑا جاتا ہے' ماضی کو بار بار حال کے نقاضوں کے تحت باافتدار طبقوں کے مفاوات کی روشنی میں بدلا جاتا ہے او اس صورت میں معاشرہ کا تاریخی شعور پختہ نہیں ہو پاتا ہے اور تاریخ ان کے لئے راہمائی کا باعث نہیں رہتی ہے ' بلکہ ان کی سوچ اور فکر کو خراب کرتی ہے۔ کیونکہ جب تک پورے تاریخی حقائق سامنے نہ ہو' ٹاریخی عمل کا تجزبیہ نہیں کیا جا سکتا ہے' یمی وجہ ہے کہ تاریخی شعور کی ناپختگی

- 1. Ferro, Marc: The use and Abuse of History. London 1984. P. VII.
- 2. Hobsbawn, Eric: On History. London 1999, P. 35.
- 3. Ibid., P. 47.
- 4. Apple, M. W: Ideology and Curriculum. London 1980, pp. 20-21.
- 5. Qureshi, I. H.: The Muslim Community of the Indian Subcontinent. Hague 1962, P. 167.
- 6. Ali, Mubarak: History on Trial. Lahore 1999, PP. 76-82.

٤- البينا": 248

9- البنيا": 250-257

10. Apple: P. 6.

11. Orwell, George: Selected Writings. London 1976. P. 165.

## ند بب اور سیاست: امتزاج و تصادم اور علیحدگی

ذہب اور سیاست دونوں اقدار کے حصول میں کوشاں رہتے ہیں۔ ذہب عقیدے کی بنیاد پر لوگوں کے جذبت و احساسات کو استعبال کر کے اقدار کے لیے راہیں ہموار کرتا ہے، تو سیاست تدبیر' زیری' سازش' مسلح طاقت اور لوگوں کی رائے اور اجتاجی خواہشات کے تحت۔ اپنے مقاصد کے حصول کی کوشش کرتی ہے۔ المذا اقدار کے حصول میں ذہب اور سیاست دونوں کے طریقہ بائے کار میں فرق ہوتا ہے۔ نہیب سیاست کو اپنے تالع بنا کر اس کا دعویٰ کرتا ہے کہ وہ اللی منصوبوں کی جکیل کرے گا' المذا اس کے اقدار کی بنیاد اللی قوانین پر ہوتی ہے، کہ جن کے نفاذ کے بعد وہ معاشرے کی اصلاح کا دعویٰ کرتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں سیاست کی بنیاد اس اصول پر ہوتی ہے کہ حماشروں پر حکومت کے لیے' نظام سیاست اور قوانین کو حالات و ماحول پر ہوتی ہے کہ معاشروں پر حکومت کے لیے' نظام سیاست اور قوانین کو حالات و ماحول کے تحت بدلتے رہنا چاہیے تاکہ انسانی معاشرہ ایک جگہ ٹھمرا ہوا نہ رہے۔ اور برابر حرکت پذیر رہے ہے وہ بنیادی فرق ہے جو ذہب اور سیاست کو ایک دو سرے سے متصادم کردیتا ہے۔

نہ ہب اور سیاست کے تعدام اور فرق کے بتیجہ میں تین باؤلز ہمارے سامنے
آتے ہیں۔ اول ' جب نہ ہب اور سیاست اپی بقا کے لیے ایک دوسرے سے تعاون
کرتے ہوئے اتحاد بنا لیتے ہیں اور ایک توازن کے ساتھ دونوں اقتدار میں باہم شریک
ہو جاتے ہیں۔ اس کو ہم نہ ہب و سیاست کا امتزاج کتے ہیں دوم ' جب سیاست نہ ہب
کو اپنے آلا کر کے اسے اپنے مقاصد کے لیے استعمال کرتی ہے ' تیسری صورت میں
ان دونوں میں تعدام اور کراؤ ہو تا ہے جس کے نتیجہ میں نہ ہب و سیاست ایک

دو سرے سے علیحد کی افتیار کر لیتے ہیں' اور دونوں علیحدہ علیحدہ دائرہ کار میں رہتے ہوئے سرگرم عمل رہتے ہیں۔

کی بھی ذہب کی ابتداء اور اس کے پھیلاؤ کا مطالعہ کرتے ہے یہ بات سائے

آتی ہے کہ ہر ذہب ایک خاص ماحول' طالت' اور وقت میں ابحر آ اور پھیلا ہے' اس
لیے ذہب کا روعمل اپنے وقت کے مسائل اور طالت سے ہو تا ہے' لیکن چھے چھے
طالت بدلتے ہیں' اس طرح سے نئے نئے مسائل سائنے آتے ہیں' اور ذہب کے لیے
یہ لازی ہو تا ہے کہ ان مسائل کو اپنی تعلیمات سے مطابقت کرتا رہے۔ لیکن ایک
مرطہ وہ آتا ہے کہ جمال اس کی تفکیل کمل ہو جاتی ہے' اس کے بعد ذہب کی
تعلیمات میں یہ صحبائش کم ہو جاتی ہے کہ وہ بدلتے ہوئے طالت کا ساتھ دے سکے۔
مثلا اسلام میں رائخ العقیدگی کی شخیل میں ڈھائی سو سال کا عرصہ لگا کہ جس میں اس کا
فقی نظام کمل ہوا۔ الذا جب بھی کی ذہب میں رائخ العقیدگی (Orthodoxy) کا
فقی نظام کمل ہو جاتا ہے۔ کیونکہ یہ
شخیا جاتا ہے کہ تبدیلی اس کی مضبوط اور پائدار بنیادوں کو کرور کر دے گی۔ اس مرصلہ
سمجھا جاتا ہے کہ تبدیلی اس کی مضبوط اور پائدار بنیادوں کو کرور کر دے گی۔ اس مرصلہ
سمجھا جاتا ہے کہ تبدیلی اس کی مضبوط اور پائدار بنیادوں کو کرور کر دے گی۔ اس مرصلہ

1- تبدیلی کے عمل سے در گزر کر کے ' سختی سے عقائد پر قائم رہا جائے' تبدیلی کی ہرکوشش کو جرو تشدد سے دہا دیا جائے یا آگر ذہبی راہنماؤں کے پاس سیاس قوت نہ ہو تو اس صورت میں فتوں اور بیانوں کے ذریعہ اس کی ذمت کی جائے' اور جو لوگ تبدیلی کے خواہل میں انہیں کافر' مرتد' دشمن' سازشی کمہ کر لوگوں کو مشتعل کر کے ان سے دور رکھا جائے اور کوشش کی جائے کہ لوگ ان کی بات نہ سنیں اور نہ ان کی تحریریں براحیں۔

2- دوسرا ردعمل میہ ہو آ ہے کہ وقت کے نقاضوں اور لوگوں کی خواہشات کو دیکھتے ہوئے دیکھتے ہوئے دیا ہوئے

جائے اور زہب کی سے سرے سے تاویل اور تغیر کی جائے۔

3- تیسرا ردعمل بیہ ہوتا ہے کہ اگر ان تبدیلیوں سے مقابلہ نہ ہو سکے اور انہیں قبول نہ کیا جا سکے اور انہیں قبول نہ کیا جا سکے ور ہوا ہوا ہوا ہوا ہے۔ ور ہوا جائے۔ جائے۔

چنانچہ بہلا روعمل جارحانہ ہو آ ہے ور سرا سمجموعة كا اور تيسرا عليحركى كا-

معاشرے میں وہ لوگ کہ جو تبدیلی کے خواہل ہوتے ہیں۔ گر ساتھ بی میں فرہب سے دست بردار بھی نہیں ہونا چاہے۔ یہ لوگ تبدیلی اور عقیدہ میں سمجموعہ کر لیتے ہیں' اور فرہب کی تعلیمات کی اس طرح سے تویل اور تغییر کرتے ہیں کہ جو ان کے مقاصد کو پورا کرے۔ اس لیے فراہب میں نے نے فرقے پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ جب ان کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے تو یہ فرقے ختم ہو جاتے ہیں' اور ان کی جگہ بنا کے فرقے لیتے ہیں' مثلاً عیمائیت میں جب بور ڈوا طبقہ کو کاروبار میں سود کی

نے فرقے کے لیتے ہیں، مثلا عیمائیت میں جب بور ژوا طبقہ کو کاروباریل سود ی کرمت کی ضرورت ہوئی، تو کیل ون (Calvin) (وقات: 1594) نے اپنی تعلیمات میں اسے جائز قرار دیدیا، جس نے کاروبار میں ان کی رکاوٹوں کو دور کر دیا۔ اس وجہ سے ہر فرجب میں ادیاء، قدامت پرستی اور جدیدیت کی تحریکیں متحرک رہتی ہیں۔ اور کوشش کرتی ہیں کہ اپنی کامیابی کے لیے سابی افتدار حاصل کیا جائے۔ کیونکہ سابی افتدار کے ذریعہ یہ اپنی تعلیمات اور اپنے قوانین کو نافذ کر سمتی ہیں۔ کیونکہ اگر وعظ و تبلیغ سے دنیا تبدیل ہو سکتی، تو چرسیاسی افتدار کی ضرورت بھی نہیں ہوتی۔ اس لیے موجودہ دور

میں ہر زہی تحریک جمهوری روایات یا مسلح جدوجمد کے ذریعہ سے حکومت پر قبضہ کر کے اپنے منصولوں کی بھیل چاہتی ہے۔

اور ککناوی انسان کی زندگی میں تبدیلیاں لے کر آتی ہے۔ اس صورت طال میں ہر فہب کے لیے یہ مشکل ہو جاتا ہے کہ وہ ان تبدیلیوں کا ساتھ دے سکے۔ ایک مرحلہ پر آکر اس کی توانائی اور تخلیق صلاحیت جواب دے دیتی ہے یہ وہ مرحلہ ہوتا ہے کہ جب غرب معاشرے کے دو سرے شعبوں سے علیحدہ ہو کر خود کو عباوات و روحانی تربیت کے لیے مخصوص کر لیتا ہے۔

خاص طور سے موجودہ زمانہ میں کہ جب تبدیلی کی رفتار انتائی تیز ہے اور علم کا پھیلاؤ بہت زیادہ ہے' ان حالات میں سیاست' معیشت' سائنس' اور ٹیکنالوجی کے امور میں پروفیشنل لوگ آ گئے ہیں ذہبی علماء کے لیے یہ مشکل ہے کہ وہ علم کے اس پھیلاؤ پر قابو پاتے ہوئے' ذہبی تعلیمات کو ان سے ہم آہگ کریں۔ اسی وجہ سے اکثر معاشروں میں ذہب' سیاست و معیشت اور سائنس سے علیجہ ہوگیا ہے اور اس کا وہ تسلط کہ جو قرون وسطی کے معاشرہ میں تھا' وہ ٹوٹ گیا ہے۔

(1)

اسلامی تاریخ میں ندہب و سیاست کے درمیان جو رشتہ اور تعلق رہا ہے' اس کا اظہار خصوصیت سے عبای انقلاب کے بعد ہوا (750) کیونکہ اس نے ندہب اور سیاست کے درمیان تصادم کو ایک فیصلہ کن حیثیت دیدی۔ چونکہ سیاسی انقلاب لانے والے اور اسے کامیاب بنانے والے ایرانی شے اس لیے نئے ریاسی انتظام اور اداروں میں ان کا غلبہ و تسلط قائم ہو گیا۔ وہ عبای خلیفہ کو ایرانی بادشاہ کی طرز پر مطلق العنان بنانا چاہتے تھے کہ جس کی ذات میں سیاسی و ندہی افتیارات جمع ہو جائیں۔ اس کے مقابلہ میں علماء کی جماعت تھی کہ جو خلیفہ کو شریعت کے دائرہ میں رکھتے ہوئے اور محدود افتیارات کا حکمرال بنانے کے خواہش مند تھے۔ لیکن سیاسی و فرجی افتیارات محدود افتیارات کا حکمرال بنانے کے خواہش مند تھے۔ لیکن سیاسی و فرجی افتیارات ایرانیوں کے ہاتھ میں تھے' اس لیے اس کش میں علماء کو کامیابی ضمیں ہوئی اور

ارانی بوروکریی نے خلیفہ کو مطلق العنان بنا کر اسے ارانی باوشاہت کے قالب میں دُھل دیا۔ لیکن اس تصادم کے متیجہ میں یہ فیصلہ ضرور ہوا کہ خلیفہ سیاسی معاملات و ریاستی امور میں باافقیار ہو گا، مگر وہ شریعت میں وظل نہیں دے گا اور نہ ہی اسب تبدیل کرنے کی کوشش کرے گا۔ (1)

اس کے متیجہ میں ایک ایبا سیاس نظام وجود میں آیا کہ جس میں حکمراں کو لامحدود سای اختیارات حاصل تھے کہ جن کا نفاذ وہ بیورد کریی کے ذریعہ کرتا تھا۔ اس نظام میں علاء کی شرکت بطور قاضی' مفتی اور محتسب کے ہوئی کہ جس نے انہیں ریاست کا المازم بنا دیا تھا۔ المازم مونے کی حیثیت سے وہ سیاست کے تابع مو مجے۔ الذا ہم دیکھتے بیں کہ علماء جو کہ ریاست کے ملازم تھے' یا ریاست کے وظیفہ خوار' اور مرد معاش عاصل کرنے والے تھے وہ حکرانوں کی خوشنودی میں معروف رہتے تھے۔ یہ حکرال آگرچہ علاء کی قدر کرتے تھ' ان کے وعظ اور نصیحنیں سنتے تھ' اور فرای رسومات کی مابندی کرتے تھے مگر دوسری طرف جب ضرورت برتی تھی تو ان علاء سے این مقاصد کے لیے فتوے بھی حاصل کرتے تھے الذا ہم دیکھتے ہیں کہ علاء نے دربار کی ایرانی رسومات و آداب کہ جن میں بابوسی سجدہ وغیرہ شامل تھے ان کے بارے میں فتوے دے کر انہیں جائز قرار دے دیا۔ اس طرح نماز اروزے اور دو سرے اسلامی ار کان سے انحراف کے لیے بھی حیلے تلاش کر لیے ، حکمرانوں کی جنسی تسکین کے لیے کی شادیوں اور کنیوں کی اجازت دیدی- عباس دور میں جیسے جیسے خلیفہ کی سیاس طاقت. برمتی رہی اس طرح سے علماء کی حیثیت کمزور ہوتی چلی مئی اور ظفاء نے ندہب کو اینے تالع بنا لیا۔

ابعرے انموں نے بادشاہت کے ادارے کو روشناس کرایا۔ اس ادارے کو مسلمان فقها اور مفکرین نے اس دلیل کی بنیاد پر تنلیم کرلیا کہ اس کی وجہ سے معاشرہ بدامنی' اور لاقانونیت سے محفوظ رہے گا۔ دو سرا قدم یہ اٹھلیا گیا کہ آگر کوئی طاقت اور فوج کی مدد سے اقتدار پر قبضہ کرے اور عامبانہ طور پر حکومت پر قابض ہو جائے تو کیا اسے جائز حكمران تشليم كيا جلئ كا؟ الماورون (وفات 1058) في أني كتاب "الاحكام السلطانية" مين ایسے عامب کو جائز حکمرال تنلیم کرنے کا مشورہ دیا ہے 'کیونکہ دوسری صورت میں خلنہ جنگی اور اہتری کا اندیشہ ہو گا۔ (2) جب بادشاہت کے ادارے اور غامب کو جائز حمران تنلیم کر لیا گیا تو اب مسلمان مفرین کے سامنے یہ مسئلہ تھا کہ باوشاہ کی حیثیت کا تعین کس طرح کیا جائے؟ کیا بادشاہ ذہب کے آلح ہوگا یا ذہب اس کے مقاصد کی مكيل كرے گا؟ اس مقعد كے ليے جو "ادب" تخليق ہوا۔ اس نے اس سوال كا جواب دیا ہے' ان تابوں میں کیکاؤس (وفات ; 1082) کی قابوس نامہ' نظام الملک (وفات 1091) كا سياست نامه اور غزالي (وفات 1111) كي تفيحت الملوك اور ضياء الدين بنی کی فقوی جمال واری قاتل ذکر ہیں ان تحریروں نے باوشاہت کے اوارے اور اس ك موروثى عضركو تتليم كرتے ہوئے 'باوشاہ كو "ظل الله" كا درجہ دے كر اسے خود مخار اور باافتیار بنا دیا۔ جس طرح میکاول نے بورپ کے باوشاہوں کو ندہب اور اخلاق کی قید سے آزاد کر کے انہیں مطلق العنان بنایا تھا' اس ارب نے بھی بادشاہ کو شریعت کی بابندیوں سے آزاد کر دیا' ان کا ملال ساسانی بادشاہ تھا کہ جس کی ذات میں سیاس و ندمی دونول اختیارات تھے۔ النذا بادشاہ کے اختیارات اور لامحدود طانت کو نہب کے بجائے اخلاق کے ذریعہ کنٹرول کرنے کی کوشش کی گئے۔ اور اس کی سب سے بدی خوبی عدل کو قرار دیا گیا ہے۔ جس کی سب سے بدی علامت ایران کا باوشاہ نوشيروال تعا-

ہندوستان میں سلاطین نے اس ماؤل کو افتیار کیے رکھا۔ لیکن مغل حکمرانوں میں

اکبر نے جس نظریہ باوشاہت کو افتیار کیا وہ اس سے عقف تھا۔ اس نظریہ کی قلسفیانہ بنیاد ابوالفعنل (وفات: 1602) نے فراہم کی' اس کے مطابق خدا کے نزدیک مرتبہ شاہی سے زیادہ بلند اور کوئی مقام نہیں ہے' کیونکہ اس سے دنیا میں سرکشوں کو زیر کیا جاتا ہے' اور بغاوتوں کا خاتمہ کر کے انسانوں کو صراط متنقیم پر چلایا جاتا ہے۔ باوشاہی جاہ و جلال کا بتیجہ ہے کہ دنیا بدامنی اور فساد سے محفوظ ہے۔ وہ مزید لکمتا ہے کہ باوشاہت کی روشنی خدا کی ذات سے ظہور پذیر ہوتی ہے' اسے وہ "فر ایزدی" یا "الوہیت کی روشنی خدا کی ذات سے ظہور پذیر ہوتی ہے' اسے وہ "فر ایزدی" یا "الوہیت کی روشنی خدا کی ذات ہے خہور پذیر ہوتی ہے' اسے وہ "فر ایزدی" یا تالوہیت کی روشنی خدا کی ذات ہے کہ جس سے مرعوب ہو کر نوع انسانی اس کے سامنے سر جھکا پر وہ اعلیٰ نور چھا جاتا ہے کہ جس سے مرعوب ہو کر نوع انسانی اس کے سامنے سر جھکا دیتی ہے۔ (3)

ابوالفعنل کے اس نظریہ باوشاہت پر تبعرہ کرتے ہوئے وانینا کا کہنا ہے کہ اگرچہ بظاہر اس نظریہ میں روایتی ایرانی اسلامی اور ہندہ اثرات نظر آتے ہیں۔ گر در حقیقت ایبا نہیں ہے ابوالفعنل کے مطابق علل باوشاہ آفاقی سچائی اور نیکی کی غرض سے حکومت کرتا ہے' اس مقصد کے لیے وہ عوام کی فلاح و بہود کی غرض سے قدیم روایات اور اداروں کو بھی تبدیل کر سکتا ہے' چونکہ باوشاہ کو اللی روشنی ملتی ہے' اس لیے علاء اور جمتد اس کے درمیان دخل نہیں دے سکتے ہیں' باوشاہ کو ان کی ہدایات کی ضرورت نہیں' وہ ضرورت کے مطابق معاشرہ میں تبدیلیاں لا سکتا ہے۔ الندا ان اختیارات کو استعال کرتے ہوئے اکبر نے بجپن کی شادی' قربی رشتہ داروں میں شادی' جبرکی شادی اور ستی کی مخالفت کی۔ ہندوستان میں حکران نے پہلی مرتبہ ان معاملات جبرکی شادی اور ستی کی مخالفت کی۔ ہندوستان میں حکران نے پہلی مرتبہ ان معاملات جبرکی شادی اور ستی کی مخالفت کی۔ ہندوستان میں حکران نے پہلی مرتبہ ان معاملات میں وخل دیا کہ جو اب تک روایتی طور پر براوری' ذات اور خاندان کی صدود میں شھے۔ ہیں وخل دیا کہ جو اب تک روایتی طور پر براوری' ذات اور خاندان کی حدود میں شھے۔ ابوالفعنل کے نظریہ باوشاہت کے مطابق باوشاہ آفاقی فلاح کے لیے اللی قوانین کو بھی تبدیل کر سکتا ہے۔ (4)

ا كبرنے اپنے اختيارات كو اس وقت اور وسيع كياكہ جب اس كے صدر العدور

عبدالنی نے ایک برہمن کو توہین رسالت کے جرم ہیں قتل کرا دیا۔ اس موقع پر اکبر نے ابوالفشل کے والد ہے مبارک سے کما کہ وہ اس کی رہنمائی کریں کہ وہ ان علماء سے کیسے نجات پائے؟ اس پر ہے مبارک نے مشورہ دیا کہ اکبر علماء کی اجازت سے مجتد کے افقیارات حاصل کر لے۔ چنانچہ 1579 ہیں اکبر نے تمام علماء سے ایک محضر پر دستھنا کرائے کہ جس کے بعد علماء اور مجتد اس کے ماتحت ہو گئے اور بلوشاہ کی ذات ہیں دنیاوی اور خربی افتیارات دونوں مل گئے۔ اب اکبر اپنی تمام رعلیا کا کیساں محافظ تھا کہ جس کے تحت ہدد اور مسلمان ایک شے۔ مزید برآں اس نظریہ کے تحت وہ دنیاوی اور خربی قوانین سے بالا ہو گیا۔

ضیاء الدین برنی نے اپنی کتاب "فنوائے جہاں داری" میں لکھا ہے کہ بادشاہ کے لیے یہ مشکل ہے کہ دہ شریعت کی روشی میں اور شری قوانین کے تحت حکومت کرے۔ کیونکہ آئین جہاں داری و جہاں بانی اور شریعت کے درمیان فرق ہے' اس لیے بادشاہ کے لیے ضروری ہے کہ دہ اپنے جاہ و جال و شان و شوکت' اور فخرو تکبر کو قائم رکھے۔ دربار کی رسومات کہ جس میں سجدہ کرنا' اور قدم بوسی وغیرہ شامل ہیں۔ عالیشان محلات میں رہنا' فزانہ کو مال و دولت سے بھرنا' اور اس کا ذاتی استعمال میں لانا' اور فضول خرجی کرنا یہ سب مجبورا" جائز ہیں کیونکہ بادشاہ کا احرام اس وقت ہوتا ہے اور فضول خرجی کرنا یہ سب مجبورا" جائز ہیں کیونکہ بادشاہ کا احرام اس وقت ہوتا ہے کہ جب اس کے یاس دولت' شان و شوکت اور عظمت ہو۔ (5)

اس همن میں ضیاء الدین برنی نے "آریخ فیروز شانی" میں علاء الدین علی اور قاضی مغیث کی مختلک دی ہے کہ جس میں سیاس معاملات میں قاضی نے علاء الدین کی پالیسیوں کو غیر شرعی بتایا۔ اس پر علاء الدین نے اسے جواب دیا کہ: "میں نہیں جانتا کہ میرے یہ احکامات مشروع ہوتے ہیں یا نامشروع۔ جس چیز میں صلاح ملک دیکھا ہوں اور جو پچھ مصلحت وقت کے تحت نظر آتا ہے' اس کا میں تھم دے دیتا ہوں۔" (6) جو پچھ محکم انوں نے سیاس و نہ ہی افتیارات کو حاصل کرنے کے بعد جن قوانین' چنانچہ عکم انوں نے سیاس و نہ ہی افتیارات کو حاصل کرنے کے بعد جن قوانین'

ضوابط' اور قواعد کو نافذ کیا ان کا تعلق شریعت سے نہیں' بلکہ سیاست سے تھا۔ چونکہ بادشاہ ظل اللہ اور نائب خدا تھا اس لیے اس کے ظاف جو بغلوت ہوتی تھی۔ لائدا سیاسی اور کے مجرم ہوتے تھے' اس لیے ان لوگوں کو سزا دینے کا افقایار اسے تھا۔ لائدا سیاسی اور باغی مجرموں کو شرع سزائیں نہیں دی جاتی تھیں' انہیں اذبیش دینا' جسم کے کلاے کلائے کورے کرنا' اور بھائی پر لائکاتا ہے سب بادشاہ کے افقیار میں تھا۔ علاء الدین نے ایک قدم اور آھے برھلیا اور نہ صرف ہے کہ باغیوں کو سزا دی' بلکہ ان کے خاندان والوں کو کہ جن میں عور تیں اور بچ بھی شائ ہوتے تھے' انہیں قید کر کے اذبت دی گئی' بقول برنی کہ : "مردوں کے جرم کی پاداش میں ان کی عورتوں اور بچوں کو گرفار کرنے بقول برنی کہ : "مردوں کے جرم کی پاداش میں ان کی عورتوں اور بچوں کو گرفار کرنے کا رواج اس تاریخ سے شروع ہوا ہے۔" (7)

اس ماؤل کے تحت فرقاء اور مجہتد ریاست کے ملازم ہو گئے تھ' جو ملازمت میں نسی سے' انہیں ریاست کی جانب سے وظائف اور مدد معاش کے طور پر جاگیریں دی جاتی تھیں' اس لیے اب حکمرال انہیں اپنے ساسی مقاصد کے لیے استعالی کر آتھا اور جب چاہتا تھا۔ کسی بھی تشم کے فتوے ان سے حاصل کر لیتا تھا۔ تاریخ میں اس شم کے لاتعداد فالوی موجود ہیں کہ جو بادشاہوں نے وقا" فوقا" ان سے حاصل کیے۔ یمال مغل تاریخ سے چند مثالیں دی جاتی ہیں' مثلاً جب اکبر پر یہ اعتراض ہوا کہ اس نے چار سے زیادہ شادیاں کی ہیں' فلذا اس کی یہ بیگمات اس کی جائز بیویاں نہیں۔ اس پر اکبر کو شدید فکر ہوئی اور اس نے عبادت خانہ میں کہ جس کی بنیاد 1575 میں فتح پور کیری میں رکھی تھی' علاء سے کما کہ وہ اس کا حل تلاش کریں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ علاء سے کما کہ وہ اس کا حل تلاش کریں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ علاء کے قرآن شریف کی اس آیت سے کہ جس میں دو اور تین۔ تین اور چار۔ شادیاں کو۔ اس تاویل کے مطابق

12+3+4=9

2+2+3+3+4+4=18

اس کی شادیوں کو جائز قرار دیا۔ عبدالقادر بدایونی نے یہ تجویز دی کہ ماکی فقہ میں چو نکہ متعہ جائز ہے' اس لیے آگر اس مسلک کا قاضی فتوی دے تو یہ شادیاں جائز ہو جائیں گی۔ اکبر نے اس وقت حنی فقہ کے قاضی کو برطرف کر کے ماکی قاضی کا تقرر کر دیا۔ اس نے فورا " ہی فتوی دیا' جب اس فتوی نے یہ شادیاں جائز دیدیں تو اکبر نے قاضی کو معطل کر دیا آگہ دو سرے لوگ اس فتوی سے فائدہ نہ اٹھا کیں۔ (8)

اورنگ زیب نے جب وارا شکوہ اور مراد کو قتل کرایا، تو اس نے ان کے قتل کو ساسی خیب نے ان کے قتل کو ساسی کے بجائے ذہبی بنایا اور اس مقصد کے لیے دارا شکوہ پر الحاد اور ارتداد کو وجہ قرار دیا، اور مراد کو قصاص میں سزا دی گئ، آگرچہ سے بات واضح تھی کہ وہ ساسی طور پر اپنے بھائیوں سے چھٹکارا پانا چاہتا تھا، گر اس نے سیاست کے بجائے فدہب کا سمارا لیا اور علاء نے اس کی مرضی کے مطابق فتوے دیدئے۔

ایک دوسرے واقعہ میں جب وہ وکن میں تھا تو ستارا کے قلعہ کے محاصرے کے دوران چار مسلمان اور نو ہندو گرفتار ہو کر آئے اس نے ان کے بارے میں قاضی سے فتوی پوچھا اس نے کما کہ اگر ہندو مسلمان ہو جائیں تو انہیں رہا کر دینا چاہیے اور مسلمانوں کو قید میں رکھنا چاہیے۔ اور نگ زیب کو یہ فتوی پند نہیں آیا کیونکہ وہ ان کو سزا دینا چاہتا تھا اس لیے اس نے قاضی پر غمہ کا اظہار کرتے ہوئے کما کہ حنی فقہ کے سزا دینا چاہتا تھا اس لیے اس نے قاضی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئے کما کہ قامی کو معلوم ہو گیا کہ بادشاہ کی کیا مرضی ہے۔ اس پر قاضی کو معلوم ہو گیا کہ بادشاہ کی کیا مرضی ہے۔ اس لیے اس نے دوسرا فتوی دیا کہ قیدیوں کو عبرت کے لیے قتل کر دینا چاہیے 'چونکہ یہ اس کی مرضی کے مطابق تھا کھنا ہندا ہندو

ایک طرف تو اورنگ زیب نے ذہب کو اپنے سای مقاصد کے لیے استعال کیا۔
لیکن جب ذہب نے ساست کو اپنے لیے استعال کرنا چاہا تو اس نے اس کی مخالفت
کی۔ مثلا جب اس سے یہ مطالبہ کیا گیا کہ وہ ہندوں اور شیعوں کو اپنی انظامیہ سے

نکال دے تو اس کا جواب تھا کہ فرجب اور سیاست دو علیحدہ چیزیں ہیں 'انہیں آپس ہیں نہیں ملنا چاہیے۔ اس اصول کے تحت جب کچھ علاء نے وکن کی اسلامی ریاستوں کے خلاف جنگ کو خلاف شریعت کما تو اس نے اس کی کوئی پرواہ نہیں کی 'اور نہ جب کہ ایک عالم نے اس سے کما کہ وہ اپنی بیٹیوں کی شلوی کیوں نہیں کرتا ہے 'کیونکہ یہ خلاف شرع ہے 'تو اس نے یہ مجی سنی ان سنی کردی۔ (9)

بوشاہت کے اس ماؤل کے خلاف کہ جس میں اسے سیای اور ندہی افتیارات ماصل ہے اسلامی معاشرے میں وقا "فوقا" علماء کی جانب سے محلف ترکییں المحتی رہیں کہ جن میں کوششیں ہوئیں کہ سیاست کو شریعت کے ماتحت کیا جائے 'ان میں الم مخبل کی تحریک قاتل ذکر ہے کہ جنہوں نے مامون اور معزلہ کے نظریہ "خلق قرآنی" کی مخالفت کی اور خلیفہ کی جانب سے سزائیں برداشت کیں۔ ان کے مسلک کے ملئے والے شرقی معالمات میں برے سخت ہے۔ الذا عبای دور میں انہوں نے کئی مرتبہ مختلف شہوں میں شرقی نظام کو ریاست کے قرانین سے بالاتر ہو کر نافذ کرنے کی کوشش کی مثلاً بغداد میں یہ بازاروں میں جائے 'وکانداروں کو ڈرائے دھرکائے 'شراب کی دوکانیں تو ٹر دیئے 'رقص و موسیقی بند کرا دیئے 'اپنے مخالفوں پر جملے کرتے 'خلیفہ کی دوکانیں تو ٹر دیئے 'رقس و موسیقی بند کرا دیئے 'اپنے خالفوں پر جملے کرتے 'خلیفہ کی دوکانیں تو ٹر دیئے کرتے 'خلیفہ کے خلاف مظاہرے کرتے کیونکہ وہ شری امور کا پابند نہیں ہو تا تھا' اور لوگوں پر جبر کرتے کہ ان کے مسلک کی بیروی کریں۔ (10)

دوسری اہم تحریک ابن تیمیہ (وفات: 1328) کی ہے' ان کا تعلق بھی حنبلی مسلک سے تھا اور یہ علاء کو شرق و ساس معاملات میں بااختیار بنانا چاہتے تھے' اور اس کے حامی تھے کہ زندگی کے ہر پہلو میں شریعت کا نفاذ ہو۔ انہوں نے اس سلسلہ میں جو نیا نظریہ دیا وہ یہ تھا کہ خلیفہ یا حکمراں کے بجائے علماء کو اختیارات حاصل ہوں تاکہ وہ شری قوانین کو نافذ کریں۔

ہندوستان میں مهدوی تحریک اس کی مثل ہے جو کہ پندرہویں صدی میں سید محمد

مدی جونوری نے شروع کی- ان کی تحریک احیاء کی تھی کہ جس میں وہ اسلام کی بنیادی تعلیمات اور پاکیزگ کو قائم کرنا چاہتے تھے سولسویں صدی میں یہ تحریک مجرات میں معبول ہوئی گر اپنی شدت اور انتہا پندی کی وجہ سے ناکام ہوئی اور بالاخر اپند دائرہ میں محدود ہو کر رہ میں۔

اس فتم کی تحریمیں جس مسلمان ملک اور مسلمان عمرال کے خلاف چلیں' انہیں سختی سے کچل دیا گیا، کوئلہ کوئی حکرال بیر برداشت کرنے پر تیار نہیں تھا کہ اس کی ریاست میں ایک اور افغارٹی' یا ریاست قائم ہو جو کہ اس کے افتیارات کو چلنج کرے۔ اس لیے ان تحریکوں نے آگرچہ سابی نظام اور قوانین کو چلنج تو کیا' مگر معاشرے کی اکثریت کو اپنا ہمنوا بنانے میں ناکام ہیں۔

(3)

جو پروگرام بنایا وہ اس کے فرہنی نظریات پر تھا' چونکہ اسے شہری حکومت کی سیاسی طاقت و افترار کی جمایت بھی' اس لیے اول تو اس نے یہ اعلان کیا کہ جو افراد اس کے فرہی نظریات کے مخالف ہیں' وہ شہر چھوڑ دیں' اس کے بعد ان افراد کے لیے کہ جو اس کی تعلیمات کی خلاف ورزی کہتے تھے' ان کے لیے اس نے سخت سزائیں دیں' اس کی ان میں عیسائیت سے افراج' جلاو طمنی' قید' اور موت کی سزائیں شامل تھیں' اس کی اصلاحات کے بتیجہ میں شہر کی وہ تمام ہو طمیں اور سرائیں بند کر دی گئیں کہ جو اصلاحات کے بتیجہ میں شہر کی وہ تمام کرتی تھیں' وہ تاج جو کم تولئے تھے یا طاوٹ کرتے اس انہیں سخت سزائیں دی جاتی تھی' فیش گاؤں اور تاش کے بھوں پر پابندی لگا دی سے انہیں سخت سزائیں دی جاتی تھی' فروری گئی مروری میں کہ جر فرد اور خاندان روحانی پولیس کی گرانی میں رہتا تھا' اس کے احکالت پر گئی تھی کہ ہر فرد اور خاندان روحانی پولیس کی گرانی میں رہتا تھا' اس کے احکالت پر سخت سزا دی جاتی تھی۔ ایک موری اس قدر سختی سے عمل ہو تا تھا کہ معمول سے انجاف پر سخت سزا دی جاتی تھی۔ ایک مرتبہ ایک بچہ کا اس جرم میں سراڑا دیا گیا کہ اس نے الیوں کو مارا تھا۔ 6 سال مرتبہ ایک بچہ کا اس جرم میں سراڑا دیا گیا کہ اس نے الیہ والدین کو مارا تھا۔ 6 سال

کین بہت جلد جنیوا کے شمری اس جراور تشدد سے ٹنگ آ مجنے' اور ہلاخر انہوں نے کیلون کو شمرسے نکل کر اس نظام کا خاتمہ کر دیا۔ (11)

اس ماؤل کو ہم نجد اور تجازیں الحق ہوئی تحریک کی شکل میں اسلامی دنیا میں دیکھتے ہیں ' یہ تحریک جو وہلی کملاتی ہے ' اس کا بانی محمد ابن عبدالوہاب (وفات 1792) تھا۔ اس کی تعلیمات اور ذہبی خیالات سے محمد ابن سعود متاثر ہوا ' جس کے نتیجہ میں دونوں خاندانوں میں شادی بیاہ کے ذریعہ باہمی رشتے مضبوط ہوئے ' جب اس خاندان کے ایک فرد سعود (وفات 1814) نے عرب میں فتوحات حاصل کیں ' اور بالاخر سعودی خاندان مجاز و نجد میں کامیاب ہو کر حکمرال بنا تو انہوں نے وہابی مسلک کو ریاست کے جمرو تشدد سے اپنے ملک میں نافذ کیا ' ان کے نزدیک مزارات کی زیارت' وہال تذریاز و چ حلوے چ حانا' یہ سب ناجائز تھا' اس لیے انہوں نے مزاروں کو مسار کردیا' اور ان کے قبتی سلان کو لوث لیا۔ یہ تمباکو اور حقہ و پائی نے بھی مخالف تھے اور اسے

ند مب کے خلاف سیمھتے تھے' سلک و ساٹن کے لباس کے استعال کو بھی شریعت کی خلاف ورزی گردائے تھے' نماز اور دو سرے اراکین کی پابندی تشدد سے کراتے تھے اور نماز کے دفت لوگوں کو کوڑے مار مار کر مجد میں بیمجتے تھے۔

وہاپوں نے اسلامی معاشرے کا جو ہاؤل دیا اس سے دو سرے اسلامی معاشرے بھی متاثر ہوئ اور ان میں بھی احیائے اسلام کی تحریک اس مقصد کے تحت ابحریں کہ سیاسی افتدار پر بھنہ کر کے ذہبی معاشرے کی تفکیل کی جائے۔ ہندوستان میں سید احمد شہید (وفلت: 1831) کی جہاد تحریک اس زمرے میں آتی ہے۔ انہوں نے ہندوستان سے بجرت کر کے سرحد میں اسلامی حکومت کو قائم کیا اور 1827 میں اپنے فلیفہ اور اہام ہونے کا اعلان کر دیا۔ انہوں نے اپنی حکومت میں جس پالیسی پر عمل کیا وہ بھی جرو تھدد پر قائم متنی۔ چنانچہ اس کے بارے میں مرزا جرت نے "حیات طیب" میں جو واقعات لکھے ہیں۔ ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ ایک خالص و پاکیزہ معاشرے کے قیام واقعات لکھے ہیں۔ ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ ایک خالص و پاکیزہ معاشرے کے قیام کے لیے طافت و زبروستی لازی تھی۔

شری احکام ناگوار صورت میں پبک کے آھے پیش کے جلتے سے سید صاحب نے صدیا فازیوں کو مختلف عمدوں پر مقرر فریلیا تھا کہ وہ شرع محمری کے مطابق عمل در آمد کریں گر ان کی بے اعتدالیاں صد سے بردہ علی تھیں۔ وہ بعض او قات نوجوان خواتین کو مجبور کرتے تھے کہ ان سے نکاح کر لیں۔ بعض او قات یہ دیکھا گیا ہے کہ عام طور سے دو تین دینرہ لڑکیاں جا رہی ہیں کو مجلدین میں سے کی مخص نے پکڑا اور زبردسی مجر میں لے جا کر نکاح پڑھلیسہ ایک ایک چھوٹے شلع قصبہ گاؤں میں ایک ایک عمل سید صاحب کی طرف سے مقرر ہوا تھا وہ بے چارہ ایک عمل سید صاحب کی طرف سے مقرر ہوا تھا وہ بے چارہ جانداری کیا فاک کر سکا تھا۔ النے سیدھے شریعت کی آڑ میں بین بیٹھنا اٹھنا شادی بیاہ کر تا سب ان پر حرام ہو گیا تھا۔۔۔۔ معمولی بین بیٹھنا اٹھنا شادی بیاہ کی بات ہی نہ تھی۔۔۔۔ ذرا کی کی لیں باتوں پر کفر کا فتوی ہو جانا کچھ بات ہی نہ تھی۔۔۔۔ ذرا کی کی لیس

برهی ہوئی ویکمیں اس کے لب کتر دیے' مخنوں سے نیچے تھر ویکمی شخذ اڑا ویا۔ (12)

اس ماؤل کا تجربہ موجودہ دور میں افغانستان نے طالبان کی قائم کردہ حکومت میں کیا۔ ایک دو سرا نمونہ ایران میں 1989 میں علاء کی حکومت ہے کہ جس نے شری نظام کے نفاذ کے لیے ریاستی جبرہ تشدد کو پوری طرح استعمال کیا۔ لیکن اب ایرانی عوام اس استبدادی حکومت کے آئن بنجوں سے نکلنے کی کوشش کر رہے ہیں۔

(4)

انیسویں صدی میں اسلامی دنیا ایک اور بحران سے گزری۔ یہ یورپی نو آبلویات کا پھیلاؤ تھا کہ جس نے اسلامی ملکوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا' اور آہستہ آہستہ ان ملکوں پر اپنا سیاسی تسلط جمالیا۔ اب نو آبلویاتی نظام میں شریعت کی جگہ ایک نیا قانون فافذ ہوا' نو آبلویاتی ریاست نے اپنے مفاوات اور تقاضوں کے تحت نئے نئے قوانین بنائے۔ غیر ملکی سیاست سے علیحرہ کر دیا۔

اس صورت حال میں اسلای ملوں میں دو قتم کی تحریب اٹھیں: ایک تو نہ ہی احیاء کی تحریب تھیں جو نو آبدیاتی نظام کے خلاف تھیں اور ان کے تسلط کا خاتمہ کر شری نظام کا نفلا چاہتی تھیں۔ جیسے سوڈان میں ممدی سوڈانی اور لیبیا میں سنوی تحریبی۔ یا پھر وہ احیاء کی تحریبیں تھیں کہ جو سیاست سے دور رہتے ہوئے مسلمان معاشرہ میں نہ ہی تعلیمات کے فروغ کے لیے کوشاں تھیں۔ یہ اس بات کی حائی تھیں کہ نو آبلویاتی حکومتوں سے کوئی تعلون نہیں کیا جائے 'اور علیحرگی میں رہتے ہوئے اپنی نہیں شافت کو برقرار رکھا جائے۔ ہندوستان میں دیو بند اپنے ابتدائی دور میں سیاست نہیں شافت کو برقرار رکھا جائے۔ ہندوستان میں دیو بند اپنے ابتدائی دور میں سیاست سے علیمہ رہا' جب کہ بریلوی مسلک اور فرگی محل کے علماء نے سیاست سے دوری رکھتے ہوئے نہیں امور پر توجہ دی۔ لیکن نو آبلویاتی نظام نے جدیدیت کے جس عمل کو شمین کیا تھا' اس نے اسلامی معاشرے پر مجرے اثرات ڈالے۔ سائنس و کانالوتی کی شروع کیا تھا' اس نے اسلامی معاشرے پر مجرے اثرات ڈالے۔ سائنس و کانالوتی کی ترقی نے معاشرے کی ساخت ہی کو نہیں بدلا' بلکہ لوگوں کی علوات' رویوں' اور ذہن کو میں بدل ڈالا۔ یورپ نے آلے والے نے نظریات کہ جن میں نیشن ازم' سوشل ازم' سوشل ازم'

مارکس ازم' اور معیشت میں آزاد منڈی کا نظریہ' وہ نے افکار تھے کہ جنوں نے معاشرے کی قدیم روایات کو باش پاش کر دیا۔ ند بہ میں ان نئی تبدیلیوں' اور نظریات کا مقابلہ کرنے کی سکت نہ تھی' اس لیے اس نے اپنی تفاظت کے لیے دفاقی طریقوں کو استعمال کیا اور تخلیق راستوں سے دور رہا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ جب فد بہ میں ٹھمراؤ آگیا' اور اس کے پاس بدلتے طالت سے مقابلہ کرنے کی سکت نہیں رہی' تو اس میں شدت اور اس کے پاس بدلتے طالت سے مقابلہ کرنے کی سکت نہیں رہی' تو اس میں شدت اور انتہا پندی پیدا ہوئی' اس نے آگے چل کر بنیاد پرسی کو مضبوط کیا۔ (13)

جب اس نظام میں ایک یورپی تعلیم یافتہ طبقہ پیدا ہوا' تو اس نے یورپ اور اس کی جدیدہت اور تق سے متاثر ہو کر یورپ کو اپنے لیے ایک ماؤل ہنایا کہ جس میں سیاست اور خرب دونوں علیحدہ کر دیئے گئے۔ خرجب کی حیثیت نجی ہوگئ اور سیاست و معیشت اس سے آزاد ہو گئیں ناکہ وہ بلا کسی رکلوث کے اپنے مقامد میں مرکزم عمل رہیں۔

خدبی روایوں میں اس وقت مزید تبدیلی آئی کہ جب ان ملکوں میں نو آبادیاتی افتدار کے خلاف تحریکیں اس وقت مزید تبدیلی آئی کہ جب ان ملکوں میں نو آبادیاتی و علاقائی و جغرافیائی بنیادوں پر تھی' للذا بیہ یا تو علاقائی و جغرافیائی بنیادوں پر تھا' یا لسانی اور استمنک تھا۔ کیونکہ اسلامی ملکوں میں مسلمانوں کے ساتھ عیسائی' یمودی اور دو سرے خواجب کے لوگ بھی تھے۔ بیشنل ازم نے ان سب کو متحد کر دیا اور ان کی خربی شافت کو لیس بہت ڈال دیا۔ مثلاً عرب بیشنل ازم میں مسلمان جغرافیائی و مسلمان اور عیسائی عرب زبان کی بنیاد پر ایک ہو گئے۔ ہندوستان میں مسلمان جغرافیائی و علاقائی اور استمنک بیشنل ازم میں تقسیم ہو گئے۔

آزادی کے بعد جب ان مکول میں قوی ریاست کا قیام عمل میں آیا و اب معاشرے میں ہر فرد ندہب و ذات و برادری اور نسل سے بالاتر ہو کر قوم کا حصہ بن کیا۔ ریاست کی نظر میں سب کیا۔ ریاست کے دستور میں شہری کا جو نصور ہے اس میں ریاست کی نظر میں سب شہری برابر کے ہیں اور بنیادی حقوق رکھتے ہیں۔ ریاست کے سیاسی اور معاشی ادارے اپنی جگہ ندہب سے آزاد اور خودمخار ہیں۔ اس نے ڈھانچہ میں فدہب فرد کا نجی معاملہ ہو کیا۔

پاکتان میں اس کے برعس اس کی کوشش موئی کہ ریاست کو اسلامی مایا جائے

اور سیاست و معیشت پر ندہب کے تسلط کو قائم کیا جائے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ فہری قوم پرستی کی وجہ سے معاشرے کی غیر مسلم اقلیتیں کٹ کر علیحدہ ہو گئیں ہیں۔
پاکستان کے شہری دو حصول میں تقسیم ہو گئے ہیں' اور اقلیتیں اپنے بنیادی حقوق سے محروم ہو گئی ہیں۔ معیشت میں فرہب کی داخلت نے معاشی ترقی کی راہ میں رکاوٹیں پیدا کر دی ہیں۔ اس لیے ہمارے معاشرے میں فرہب اور سیاست کے تعلق اور رشتہ کے بارے میں ایمی تک کوئی حتی فیصلہ نہیں ہوا ہے۔ جب تک یہ فیصلہ نہیں ہو گا گئتان اور اس کا معاشرہ اس طرح دو راہے پر کھڑا رہے گا۔

(5)

ندہب اور سیاست کے بارے ہیں اس لی منظر کے بعد ہم سے تجزیہ کر سکتے ہیں کہ جب بہ جب ندہب و سیاست ہیں امتزاج ہوا تو اس کا کیا بتیجہ لکلا؟ ہم دیکھتے ہیں کہ جب سیاست کا فدہب پر فلبہ ہوا کیا فیہب کا سیاست پر او ان دونوں صورتوں ہیں ایک استبدادی سیاس نظام ابحر کر آیا کہ جس ہیں معاشرے کو فربال بردار اور آلی بناکر رکھ دیا اور اس کی تخلیقی صلاحیتوں کو سلب کر لیا گیا۔ ریاست کو اپنے مخالفین کو دبانے اور کیا دیا ہے کے لیے فرہی و اظافی جواز مل گئے۔ علماء و سیاستدان کیا مرین اور مجتدین نے ایک ہو کر معاشرے پر محمرال طبقے کی بالا دستی کو مضوط و مشخکم کر دیا۔ اس صورت مال میں ملک کے ذرائع اور لوگوں کی توانا تیون ان طبقوں کو خوش طال رکھتے میں صرف ہو گئیں۔

کی صورت طل اس وقت رہی کہ جب ذہب اور ساست میں سای اقتدار کے کے کش کمش اور تصاوم رہا۔ اس صورت میں دونوں نے اپنی قوت و طاقت ایک دو سرے کو فکست دینے میں صرف کر دی اگر ریاست پر ذہب کا کائل تسلط برہا تو اس صورت میں جر و تشدو کے ذریعہ اوگوں کو ذہب کا پابند بنایا گیا۔ ان کی زندگی سے تمام نقافتی و علی سرگرمیوں کو ختم کر دیا گیا۔ اس کی مثال سعودی حکومت ہے کہ جمال تیل کی آمذنی سے معافی خوشحالی تو ہے مگر معاشرہ میں ثقافتی سرگرمیوں اور تخلیقی عمل کا فدیان ہے۔ جس نے اس معاشرہ کی زندگی کو فکری و ثقافتی طور پر پی ماندہ بنا دیا ہے۔

لیکن جب بھی سیاست پر خرجب کا زور کم ہوا' یا اسے سیاست سے علیمدہ رکھا گیا تو معاشرہ میں تخلیق صلاحیتیں ابھریں اور فلفہ و اوب' سائنس و کلنالوجی' آرٹ و تھیرات وفیرہ میں ترقی ہوئی' اس کی مثل عباسی عمد سے دی جاسی خلفاء کی سرپرستی میں علوم و فنون میں ترقی ہوئی' اس طرح اکبر کے عمد میں فکری و ادبی نظریات کا فروغ میں۔ جب سیاست خرجب کے اثرات سے آزاد ہوتی ہے تو وہ شخی نظریات کو افتیار کرتے ہوئے نہیں ججگتی ہے۔ لیکن جب خرجب کا غلبہ ہو تو ہر جدید نظریہ دھنی کا روپ افتیار کرلیتا ہے۔ اور معاشرہ اپنی بی قدیم روایات میں سکر آ ا

اگر ذہب کو سیاست سے علیمہ کر دیا جائے تو اس سے ذہب کرور نہیں ہوتا ہے 'کیونکہ ذہب کی اصل طاقت لوگوں کے عقیدے میں ہوتی ہے ' کومت کی جمایت میں نہیں۔ جب ریاست اس کی جمایت کرتی ہے تو ذہب اس کا آباج ہو جاتا ہے 'جس سے ذہب کی عقیدت کرور ہو جاتی ہے۔ جب بھی ذہب سیاس و معاشی امور میں دخل دے کر انہیں اپنے سانچہ میں ڈھالتا ہے تو ناکای کی صورت میں ذہب تنقید کا نشانہ بنتا ہے۔ اب بیہ داضح ہو گیا ہے کہ ساجی و نیچل علوم میں جس قدر تیزی سے ترقی ہو رہی ہے' معیشت جن تبدیلیوں سے دوجار ہے' اس میں ذہب ان کا ساتھ نہیں دے سکتا ہے۔ اس لیے آگر ذہب سیاست و معیشت سے علیمہ ہو کر خود کو نہیں امور تک رکھے تو اس صورت میں ذہب کا وقار قائم رہے گا اور معاشرہ بھی آزادی کے ساتھ ترقی کر سکے گا۔

#### حواله جات

### 1- منتكمري واك:

2- الماوروي : الاحكام السلطانيه (اردو ترجمه) كرا مي 1965 ص 66

3- ابوالفضل: آئين اكبرى- كلكته 1867-1877 آئين 1 ص- 2-4

4. Eugenia, Vanina: Ideas and Society in India from the Sixteenth to Eighteenth Centuries.

OUP, Delhi 1995, PP. 59-72.

5- ضياء الدين برنى: فآوائ جماندارى: تقيع و مقدمه و حواشى مسزاك سليم خال اواره تحقيقات باكستان و دانش كاه بنجاب لامور 1972 ص- 67- 126- 166

6- ضياء الدين برني: تاريخ فيروز شابي (اردو ترجمه) لامور 1969 ص 234

7- ايضاً: س- 378 279

8- مبارك على : علماء اور سياست- لابور 1994 ص- 63

9- مبارك على: (مرتب) اورنگ زيب عالمير- لامور 2000 ص 11-12

Ira Lapidus: A History of Islamic Societies.
 Cambridge, 1988, P. 167.

J.A. Merriman: A History of Modern Europe:
 From the Renaissance to Present - Pantheon
 New York, 1978, P. 119.

280 مرزا جيرت ربلوى : حيات طيب : اسلاى اكاۋى اردو بازار لامور 1976 ص 120.

13. Bassam Tibi: The Crisis of Modern Islam,
University Utah Press 1988, P. 7.

## برصغیرمیں مسلمانوں کے بدلتے رحجانات

تاریخ میں بیر روایت ربی ہے کہ مور خین اور فرہب کے مانے والے 'اپ اور دو سروں میں فرق اور اقیاز قائم کرتے رہے ہیں۔ مثلاً بوتانی اپ ہمسابوں کو بار بیرین (Barbarians) کتے تھے۔ جس کا مطلب تھا کہ وہ لوگ کہ جو بوتانی زبان میں اظمار خیال نہ کر سکتے تھے ' یا ہمکلا کر بولئے تھے۔ عرب اپ ہمسابوں کو عجمی کہتے تھے ' یعنی خیال نہ کر سکتے تھے ' یا ہمکلا کر بولئے تھے۔ عرب اپ ہمسابوں کو عجمی کہتے تھے ' یعنی دوری کا ایک سب فرق زبان کے یا تہذیبی لحاظ سے تھا' گر بعد میں قوموں میں دوری کا ایک سب فرہب بن گیا۔ یہودی خود کو ' خدا کی پندیدہ گلوق' کہتے ہیں' الذا ان کے فرہب میں نہ تو ' بینے ہو اور نہ کسی کو شمولیت کی دعوت ہے ' یہ اعزاز پیدائش طور پر مانا میں نہ تو ' بینے اور نہ کسی کو شمولیت کی دعوت ہے ' یہ اعزاز پیدائش طور پر مانا کہ سے سائیوں نے بھی اس فرق کو کبھی میگن (Pagan) کہہ کر اور کبھی ایمان سے گراہ کہہ کر' فیر عیسائیوں کو علیمدہ گلوق بنا دیا۔ مسلمانوں کے نزدیک کافر و مشرک وہ لوگ ہیں کہ جو صراط مستقیم سے بھلے ہوئے ہیں۔ اس فرق' دوری' اور علیمدگی کی بنیاد پر قوموں اور نسلوں کے تعلقات ایک دو سرے سے بنتے اور بگرتے ہیں۔ یا تو ان سے بالکل علیمدگی افتیار کر لی جاتی ہے اور یا ضرورت کے تحت تھوڑے بہت سابی رشتے تاکہ کر لئے جاتے ہیں۔

سلیمان ندوی نے اپنی کتاب 'نعرب و ہند کے تعلقات' میں دنیا کی تمام قوموں کو چار درجوں میں تقلیم کیا ہے۔ 1- مسلمان' 2- الل کتاب' 3- اور کفار – اس درجہ بندی اور ترتیب سے ان کے ساتھ ساتی روابط کے بارے میں اصول مقرر کئے گئے ہیں۔ مثلاً الل کتاب کی لڑکیوں سے شادی کی جا سکتی ہے اور ان کے ہاتھ

کا ذبیحہ بھی کھایا جا سکتا ہے۔ مشاہمہ اٹل کتاب کے بارے میں یہ ہے کہ نہ تو ان کی لؤکوں سے شادی کی جا سکتی ہے اور نہ ان کا ذبیحہ کھانے کی اجازت ہے۔ (۱) کافرول کے بارے میں سلیمان ندوی نے کوئی وضاحت نہیں کی کہ ان کے ساتھ ساتی رشتے کس نوعیت کے ہوں؟ گر جیسا کہ کچھ فقہاء نے اس کی وضاحت کی ہے کہ انہیں مسلمان ہونے کی دعوت دی جائے۔ آگر یہ قبول نہ کریں تو انہیں قتل کر دیا جائے۔ مسلمان ہونے کی دعوت دی جائے۔ آگر یہ قبول نہ کریں تو انہیں قتل کر دیا جائے۔ چنانچہ ہم اس قتم کی مثالیس تاریخ میں دیکھتے ہیں کہ ہندو قیدیوں کو اسلام کی دعوت دی میں۔ انہیں قتل کر دیا گیا۔

اپنے ابتدائی دور فوطت میں جب مسلمان فاتحین کا رابطہ یہودیوں اور عیسائیوں سے ہوا' تو انہیں ان کے ساتھ معلم ہ کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آئی۔ جزید کی اوائیگی کے بعد انہیں ذمی کا درجہ دے دیا گیا۔ اور ان کی جان و مال کی حفاظت کا ذمہ لے لیا گیا۔ لیکن جب عربوں نے ایران فتح کیا تو وہاں انہیں یہ مسئلہ پیش آیا کہ مجوسیوں کے ساتھ کس قتم کا معلم ہ کیا جائے کیونکہ یہ الل کتاب نہیں تے کہ جن کا ذکر قرآن شریف میں آیا ہو' النذا انہیں مشاہمہ المل کتاب قرار دے کر ان پر جزید نافذ کر دیا گیا۔

جب عربوں نے سندھ فتح کیا تو اب ان کا واسطہ دو سرے نداہب مانے والوں سے تھا کہ جن میں بدھ مت اور ہندو مت کے مانے والے تھے۔ اندا سیاست کا عملی نقاضا یہ تھا کہ ان کے ساتھ بھی وہی اصول بر آ جائے کہ جو مجوسیوں کے ساتھ تھا۔ چنانچہ بھی علمہ میں انہو کو فتح کرنے کے بعد 'محمہ بن قاسم نے جو معلمہ کیا اس کا محمہ میں انہو کو فتح کرنے کے بعد 'محمہ بن قاسم نے جو معلمہ کیا اس کے تحت "عراق اور شام کے میودیوں 'فرانیوں 'مجرووں' اور مجوسیوں کے طرز پر ہر ایک کو اپنے طور پر طریق پر رہنے کی اجازت دے کر (بخوشی خوشی) واپس کیا۔" (2) جب شالی ہندوستان کو ترکوں اور افغانوں نے فتح کیا تو انہوں نے بھی اس پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے ہندووں سے جزیہ لے کر انہیں ذی کا درجہ دیا۔ آگرچہ اس پالیسی پر اختیار کرتے ہوئے ہندووں سے جزیہ لے کر انہیں ذی کا درجہ دیا۔ آگرچہ اس پالیسی پر

علاء کی جانب سے وقا" فوقا" اعتراضات گر سلاطین نے اپنے ساسی مقاصد کے تحت اس کو برقرار رکھا۔ تاریخ میں ہم دو نقطہ ہائے نظر کو دیکھتے ہیں: ایک علاء کا جو ہندوؤں کے ساتھ سخت رویہ افتیار کرنے پر زور دیتے تھے، جیسا کہ المتمش کے عمد میں علاء کے ایک وفد نے اس سے درخواست کی کہ یا تو ہندوؤں کو مسلمان بنایا جائے یا انہیں کی ایک وفد نے اس پر المتمش کے وزیر کا جواب تھا کہ حکومت کے اسلحہ میں اتنی تلواریں نہیں ہیں کہ سب ہندوؤں کا قتل عام ہو، للذا اس پر رضا مندی ہوئی کہ انہیں تلواریں نہیں ہیں کہ سب ہندوؤں کا قتل عام ہو، للذا اس پر رضا مندی ہوئی کہ انہیں ذریل و خوار کر کے رکھا جائے، اور ان کی ذہبی آزادی پر پابندیاں عائد کی جائیں۔ (3) اس کے برعکس حکم انوں کو پورا پورا احساس تھا کہ حکومت کرنے کے لئے ضروری ہے اس کے برعکس حکم انوں کو پورا پورا احساس تھا کہ حکومت کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ہندو رعایا کے ساتھ اجھے تعلقات رکھے جائیں۔ چنانچہ انہوں نے سیاسی طور پر "دواداری" کی پالیسی کو افتیار کیا۔

رواداری کے سلسلہ میں بیہ بات یاد رکھنے کے قابل ہے کہ رواداری طاقتور کی کرور کی جانب ہوتی ہے۔ لینی ایک طاقتور اور باافتیار طبقہ اس خیال سے کرور اور بے افتیار لوگوں کے ساتھ ہدردانہ رویہ رکھتا ہے کہ بیہ اس کی ضرورت ہوتی ہے۔ لنذا رواداری میں ترم اور فیاضی کا جذبہ ہوتا ہے اور اپنی برتری کا احساس۔ سلاطین دبلی نے اس پالیسی کو سیاسی مفاوات اور مجبوریوں کے تحت افتیار کیا اور علاء کی رائے دبلی نے اس پالیسی کو سیاسی مفاوات اور مجبوریوں کے تحت افتیار کیا اور علاء کی رائے سے انفاق نہیں کیا کہ ہندوؤں کو قتل کیا جائے یا ان کی نم بھی آزادی کو سلب کر لیا جائے۔ ضیاء الدین برنی نے سلطان جلال الدین ظمی کی زبان سے جو کملوایا ہے اس جائے۔ اس حال الدین علی کی زبان سے جو کملوایا ہے اس حال الدین اللہ کی نہان سے جو کملوایا ہے اس حال الدین علی کی زبان سے جو کملوایا ہے اس حال الدین اللہ کا یورا یورا ایرا اندازہ ہوتا ہے :

ہم بے حمیت اور بے غیرتوں کی نظر میں جو خود کو اسلام اور مسلمانوں کا بادشاہ کسلواتے ہیں' یہ لوگ شرک و کفرکے اِحکامات پر عمل کرتے ہیں' اور ہم سے اور ہماری شوکت و قوت باوشائی سے نہیں ڈرتے۔ اگر میں بادشاہ اسلام ہو آ، اور صبحے قتم کا بادشاہ اور باوشاہ زادہ ہو آ ..... تو دین اسلام کی محبت اور دین اسلام کی عصبیت کے پیش نظر' خدا اور دین مصطفیٰ کے دشنوں' خصوصاً ہندووں میں سے جو دین مصطفیٰ کے برترین دشمن ہیں' ایک کو بحل اجازت نہ دیتا کہ پان کا بیڑہ اطمینان خاطر کے ساتھ کھائے' یا سفید کیڑے بہنے ۔ (4)

رواداری کے اس ماڈل میں ہندوؤں کو ذمی کا درجہ دے کر ان پر جزیہ عائد کیا گیا انہیں فرجی معاملات میں آزادی بھی دی گئی۔ اگرچہ ایسے واقعات ضرور ہوئے کہ چھر سلاطین نے علماء کو خوش کرنے کے لئے بھی مندروں کو مسار کیا اور ان کے بنوں کو تو ژا محر مجموعی طور پر سیاسی طور پر رواداری کی پالیسی کو جاری رکھا گیا۔

رواداری کی اس پالیسی کو اکبر نے ترک کر کے اس کی جگہ "صلح کل" کو افتیار کیا۔ لین ہندووں کے ساتھ محض رواداری کا بر آؤ نہیں کیا جائے بلکہ انہیں مساوی درجہ دیا جائے۔ اس پالیسی کی بنیاد یہ تھی کہ جر ندہب حق پر ہے کافر اور مسلمان کی کوئی تفریق نہیں۔ جر ایک کو حق ہے کہ خدا کو اپنے طریقہ پر مانے۔ المذا اکبر نے جب کوئی تفریق نہیں جرایک کو حق ہے کہ خدا کو اپنے طریقہ پر مانے۔ المذا اکبر نے جب 1562 میں راجعت شزادی سے شادی کی تو اس کا ندہب تبدیل نہیں کرایا' اسے یہ آزادی تھی کہ وہ شانی محل میں ہندو ندہب کے مطابق عبادت کرے' اس کے بعد اس نے متھر ا میں کہ جمال ہندو یا تریوں میں نیکس لگایا گیا تھا' اسے ختم کر دیا (1563) اور 1564 میں جزیہ کے خاتمہ کا اعلان کر دیا۔

"صلح كل" كى پاليسى كو عملى جامد بهنائے ميں ابوالفضل نے اكبر كا ساتھ ديا۔
ابوالفضل كاكمنا تھاكہ "كى مخض كو بيہ اجازت نہ ہوكہ وہ ان چيزوں كى خالفت كرے
كہ جو وقت كے تقاضوں كے مطابق ہو۔" وہ اس پر افسوس كرتا ہے كہ ماضى ميں
عمرانوں نے نہ ہب كو ان عقل سے بے ہمرہ لوگوں كے حوالہ كر دياكہ جن كا كام محض
فتوى دينا تھا' بيہ لوگ نہ ہب كى اصل حقيقت سے دور رہے۔ 94-1593 ميں اكبر نے

جن قوانین کا نفلاکیا' ان میں یہ تھا کہ آگر کوئی ہندو کسی وجہ سے مسلمان ہو گیا ہو' اور دوبارہ سے وہ ایٹے ندہب میں واپس جانا چاہتا ہو' تو اسے اس کی اجازت ہے۔ کوئی کسی کے فدہب جیں دخل نہ دے۔ آگر کوئی اپنے طور سے فدہب تبدیل کرنا چاہے تو اسے اجازت ہے کوئی ہندو عورت آگر مسلمان سے شادی کرلے تو اس کے شوہر سے اسے واپس لیا جا سکتا ہے ہندوؤں' عیمائیوں' یہودیوں' اور پارسیوں کو اپنے لئے فدہی ممارات منانے کی آزادی ہے۔

اس کے ماتھ ہی اکبر نے نہ صرف ہندوؤں سے سابی و سیاس روابط رکھ کر انہیں مغل خاندان اور ریاست کا ایک حصد بنا دیا' بلکہ انہیں انظامیہ میں اعلیٰ عمدے دیئے۔ ورنہ اب تک ہندو ریونیو کے شعبہ میں بحیثیت کارک کام کرتے تھے' اکبر نے انہیں فوج میں شامل کر کے انہیں اعلیٰ مناصب دیئے' اور انظامیہ میں بھی برے عمدول پر فائز کیا۔

علمی طور پر صلح کل کی پالیسی کے تحت سنسکرت کی کتابوں کے فارسی میں تراجم ہوئے اور ثقافتی طور پر ہندو تہوار 'جن میں دیوالی دسرہ وغیرہ شامل تھے۔ یہ سب حکومت کی سررستی میں شان و شوکت سے منائے جاتے تھے۔

صلح کل کی اس پالیسی کو اورنگ زیب کے عمد میں تبدیل کر کے ووبارہ سے رواداری کے ماؤل کو افتیار کیا گیا ، جس کی وجہ سے ہندوؤں اور مسلمانوں میں جو توازن تھا ، وہ گر گیا۔ اس رواداری کے تحت جمال ضرورت ہوئی وہاں طاقت کے اظمار کے لئے مندروں کو گرایا مجی گیا ، اور جمال ضرورت تھی وہاں مندرول ، کو عطیات بھی دیئے کئے۔ رواداری میں سختی و جر ، اور نرمی و فیاضی دونوں کی مخیائش ہوتی ہے۔ (5)

18 اور 19 صدیاں ہندوستان میں مغل زوال کی ہیں۔ ان کی سیاست طاقت ختم ہو چکی متھی۔ یہاں تک کہ ایسٹ انڈیا کمپنی' مرہٹوں' سکھوں' روہیلوں اور جاٹوں کے مقابلہ میں ایک سیاس طاقت بن کر ابھری۔ سیاس طاقت کو کھو دینے کے بعد'

اب "روادارى" اور "صلح كل" دونول رويخ خم مو محك كيونكد ان دونول كا تعلق حومت و افتدار اور طافت سے تھا۔ مسلمان کمیونٹی میں اب راہنمائی کا کام علاء نے کیا- چنانچہ شاہ ولی اللہ اور ان کا خاندان اہم ذہبی راہنما بن کر ابحرا- ان علاء نے جس تيرك ماول كي بنياد ركمي وه "عليمرك" كا تعا- مندوستان ميس مسلمان معاشره كو مندو رسم و رواج سے پاک صاف کر کے انہیں خالص ذہبی روایات میں ڈھالا جائے۔ چنانچه بنگال میں حاتی شریعت الله (وفات 1840) اور شالی مندوستان میں سید احمد شهید کی جاد تحریک (1831) انہیں خطوط پر تھیں کہ مسلمانوں کو ہندوؤں سے علیمہ کر کے ایک عليحه كميونى كي شكل دى جائے- اساعيل شهيد نے اپني كتاب "تقويت الايمان" ميں ان رسومات کی تفصیل دی ہے کہ جو ہندوستان میں مسلمانوں نے افتیار کر لیس تھیں، ان میں سرا باندھنا وا رحمی مودرنا عید یر بغل گیر ہونا مصافحہ کرنا اور میلاد ی محفلیں منعقد کرنا وغیرہ شامل تنسی- ان تحریکوں کا مقصد بیہ تما کہ مسلمانوں کی نہ ہی شاخت قائم رہے اور یہ ہندوستان کی ثقافت و ساج میں مم ہو کرنہ رہ جائیں۔ سید احمد شہید کی بید کوشش کہ ایک اسلامی سلطنت سرحد میں قائم کی جائے' ناکام ہوئی' محر ان کی تحریک کے اثرات مسلمان معاشرے پر بوے کمرے ہوئے۔ (6)

1857ء کے ہنگامہ کے بعد' مسلمان معاشرے میں پھردد رجانات پیرا ہوئے۔ ایک رجان علیحدگی کا بی تھا کہ جے دیو بند مکتبہ فکر کے علاء نے فروغ دیا۔ اس علیحدگی میں اب ہندوؤں کے ساتھ ساتھ اگریز بھی شال تھے۔ ان دونوں سے علیحدہ ہو کر علیحدگ میں اپنے ندہب کے مطابق زندگی بسر کرنا۔ دو سری طرف سرسید احمد خان کی تحریک میں اپنے ندہب کے مطابق زندگی بسر کرنا۔ دو سری طرف سرسید احمد خان کی تحریک تھی کہ "مفاہمت و سمجھونہ" کے ذرایعہ جدیدیت کو افتیار کیا جائے' اور نئی تعلیم کے ذرایعہ مسلمان معاشرے کو بدلا جائے۔ ان دو رحجانات نے دو جماعتوں کو پیدا کیا کہ جنوں نے مسلمان معاشرہ کی سوچ اور فکر کی تھیل میں اہم کردار اداکیا۔

جب الكريزول كے خلاف آزادى كى تحريك چلى اور مسلمانوں كى جاب سے عليحده

وطن کا مطابہ کیا گیا تو علاء نے ایک علیمدہ وطن کی مخالفت کی اس لئے کی کیونکہ مسلم

لیگ کے راہنماؤں کا تعلق یورنی تعلیم یافتہ اور جدیدے کے حای طقبہ سے تھا اگرچہ مسلمان معاشرے کی "علیمرگی" کے بارے میں دونوں بی متنق ہے۔ علاء جو شاہ ولی اللہ سے لے کر دیویئر کے قیام پیک مسلماؤں کی راہنمائی کے فرائض سر انجام دے رب سے لے کر دیویئر کے قیام پیک مسلماؤں کی راہنمائی کے فرائض سر انجام دے رب شخص ان کے لئے یہ تکلیف دہ مرحلہ تھا کہ اب سیاسی لیڈرشپ ان کے ہاتھوں سے نظر یہ کے نظریہ کے نظریہ کے نظریہ کے مطابق کہ جو ان کے نظریہ کے مطابق کہ نہیں تھے۔ قائداعظم کو کافر اعظم کمنا اسی ذبن کی مطابق کی کہ جو ان کے تعلیمات سے واقف نہیں تھے۔ قائداعظم کو کافر اعظم کمنا اسی ذبن کی شادی کرتا ہے۔

ان کی مخالفت کی ایک وجہ جو اور سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہو سکتی ہے کہ سے ملک میں سیکولر زبن کی سیاسی لیڈرشپ کے ہوتے ہوئے انہیں اپنے لئے کوئی جگہ نظر نہیں آتی تھی۔ ان کے زبن میں شاید ماضی کی روایت آزہ ہو کہ سلاطین مغل بوشاہوں کے زبانہ میں انہیں کوئی سیاسی افقیارات نہیں طے تھے اور وہ باوشاہوں کے زبر سایہ ان کی سررستی کے محتاج تھے۔

نو آبدیاتی دور میں سیاس بحران کے دوران انہیں جو راہنمائی کے مواقع لطے۔
اس نے ان کے عرائم کو بوری طرح ابھار دیا تھا۔ وہ مسلمان معاشرے کی ذہبی شافت
کے ذمہ دار بن گئے تھے۔ اس لئے ان کی خواہش تھی کہ سیاسی لیڈرشپ پر بھی ان کا
قبضہ ہوتا جاہئے۔

آگرچہ پاکتان کے قیام میں تو انہوں نے حصہ نہیں لیا، مگر جب پاکتان کا قیام عمل میں آگرچہ پاکتان کا قیام عمل میں آگیا تو ایک میں اپنی غداجی و سیای قیادت کے لئے جدوجمد کی جائے اور اے ایک اسلامی ملک میں تبدیل کیا جائے۔

حوالہ جات

1- سلیمان ندوی: عرب و ہند کے تعلقات کراچی (اشاعت اول 1976ء) ص- 192-193

2- 🐉 ناسه (اردد ترجمه: اخر رضوى) سند مى ادبى بورد- حيدر آباد 1963ء- ص- 300

3- دربار ملى مرتبه الس - ايم - اكرام - الامور 1966ء م - 117-115

4- ضياء الدين برني: تاريخ فيروز شائل (اردو ترجمه) لامور 1969ء- ص- 230-231

5- تفصیل کے لئے دیکھتے: مبارک علی: علاء معاشرہ اور جماد (المیہ تاریخ) لاہور- 1995ء

6- جهاد تحريك (الميه تاريخ) از مبارك على لابور 1999ء

# ياكستان: شناخت كي تلاش

1947ء میں تقیم کے بعد بی سے پاکتان کے سامنے سب سے بوا مسکلہ بیہ تھا کہ وہ ہندوستان کے مقابلہ میں اپنی علیحرہ شاخت کو کن بنیادول پر تفکیل دے- ہندوستان کے مقابلہ میں پاکستان کو اپنی علیحد کی قائم کرنے میں کی وشواریاں تھیں- سب سے پہلی مشکل تو یہ تھی کہ ملک کا ایک نیا نام تھا کہ جس سے دنیا کے بہت سے لوگ ابھی واقف نہیں ہوئے تھے۔ دو سرے یہ کہ تہذیبی اور ثقافتی طور پر ہندوستان کو دنیا میں جو مقام ملا ہوا تھا' اور اس کی روایات اور رواداری کے بارے میں جو رومانوی تصورات اور خیالات لوگوں میں موجود تھے کا پکتان اس لحاظ سے اس کا مقابلہ نہیں کر سکتا تھا۔ اس لئے ایک طرح سے پاکتان کو اپنی علیمہ، شافت کو قائم کرنا ضروری تھا۔ کیونکہ دو سری صورت میں خطرہ بیہ تھا کہ وہ ہندوستان کی دائرہ بیس ا کر کہیں مم نام نہ ہو جائے اس کی حیثیت کم نہ ہو جائے اس کے سائے میں رہتے ہوئے اس کی کوئی شانت ی نه ابحرے۔ لذا ان ملات کو مدنظر رکھتے ہوئے ابتدا بی سے بیہ کوسش ہوئی کہ اس نے وجود میں آنے والے ملک کو ہندوستان کے مقابلہ میں ایک نی شاخت اور شکل وی جائے۔

الذا اولین مرحلہ میں پاکستان نے ضروری سمجھا کہ اس کی شناخت اسلامی ہو'جس کو دو قومی نظریہ کی مدد سے ایک مربوط شکل دی جائے۔ کیونکہ دو قومی نظریہ بنیاد تھی کہ جس پر پاکستان کے حصول کے لئے جدوجمد کی گئی تھی۔ اس کے پس منظر میں بیہ خیال بھی کار فرما تھا کہ پاکستان کے دونوں حصوں کو یعنی مغربی اور مشرقی پاکستان کو " اسلام" اور دو قوی نظریه کی بنیاد پر ہی متحد ار ایک کرے رکھا جا سکتا ہے۔

اس کے بعد دو سرے مرحلہ پر یہ کوشش کی گئی کہ وہ علاقے ہو پاکستان کے جھے میں آئے ان کو ہندوستان سے علیحدہ اور منفو فابت کیا جائے اور آریخی طور پر انہیں ہندوستان سے علیحدہ کی شاخت دی جائے۔ اندا جغرافیائی طور پر اس کو فابت کرنے کی کوشش کی گئی کہ مغربی پاکستان شروع ہی سے برصغیر ہندوستان سے علیحدہ خطہ رہا ہے۔ اس لحاظ سے آریخی طور پر ہمی اس خطہ کی اپنی خصوصیات ہیں ان وجوہات کی بنا پر پاکستان کا بحیثیت ایک علیحدہ اور آزاد ملک کے وجود ہیں آنا ایک جغرافیائی اور آریخی حقیقت ہے۔ مغربی پاکستان کی حد تک اس کو فابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ ممر مسئلہ مشرقی پاکستان کا تھا جس کو اس دائرہ ہیں لانا مشکل ہو رہا تھا ہیہ مسئلہ اس وقت مل ہو گیا کہ جب 1971ء میں بگلہ دیش کا قیام عمل ہیں آیا اور وہ ایک آزاد ملک کی حیثیت افتیار کر گیا۔ اس کے بعد سے مغربی پاکستان صرف "پاکستان" ہو گیا۔

المعرور المعر

ان کے کردار اور خیالات میں سیکولر نظریات علوی تھ، جس کی وجہ سے انہوں نے علاء اور نہی عناصر کو حکومت و اقتدار سے دور رکھا۔

پاکستان کی تاریخ کا تیسرا مرحلہ برا نازک اور بران تھا۔ یہ 1970ء کی دہائی تھی کہ جب ابوب خان نے استعفیٰ دے کر حکومت کی باگ دوڑ جزل کی خان کے حوالے کر دی۔ مشرقی پاکستان کی سیاسی بے چینی اور سیاسی بران نے ارباب اقتدار کو یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ ملک کی سالمیت کو کیسے باقی رکھا جائے؟ بجائے اس کے کہ مشرقی پاکستان کے مسائل کا سیاسی و معاثی حل ڈھونڈا جاتا' کوشش یہ کی گئی کہ انہیں نہب کے نام پر متحد رکھا جائے۔ یہ وہ پس منظر تھا کہ جس میں "نظریہ پاکستان" کی تشکیل ہوئی۔ پر متحد رکھا جائے۔ یہ وہ پس منظر تھا کہ جس میں "نظریہ پاکستان" کی تشکیل ہوئی۔ اگرچہ "نظریہ پاکستان" مشرقی پاکستان کی علیحدگی اور بنگلہ دیش کے قیام کو نہیں روک سکا۔ لیکن بعد میں آنے والی جمہوری اور فوجی دونوں طرز کی حکومتوں نے اس نظریہ کو ایٹ مغلوات کے لئے پوری طرح سے استعمال کیا اور خود کو نظریہ پاکستان کے عامی اور محافظ کی حیثیت سے پیش کر کے 'اپنی حکومتوں کا جواز خلاش کیا۔

اس مقالہ میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ نظریہ پاکستان اور اس کے ارتقائی مراحل کا جائزہ لیا جائے اور یہ دیکھا جائے کہ موجودہ طلات میں اس کی کیا شکل ہے اور اس کو حکومت و ریاست کس طرح سے چیش کرتی ہے؟

## نظریه پاکستان کی تشکیل

"نظریه پاکستان" کی اصطلاح کا استعال پہلے پہلے اس وقت شروع ہوا کہ جب مشرقی پاکستان میں مغربی پاکستان کے استعمال اور حکومت کے خلاف تحریک چلائی جا رہی تھی۔ اس تحریک کا مقصد سے تھا کہ مشرقی پاکستان کو زیادہ سے زیادہ اختیارات دے کر صوبائی خود مخاری دی جائے تاکہ وہ مغربی پاکستان کے سیاسی تسلط سے آزاد ہو سکے۔ اس سے کہلے "املامی نظریہ" کی اصطلاح کو استعمال کیا جاتا تھا۔ جم کا یکی مقصد سے تھا کہ

ملک کے دونوں حصوں کو ذہب کے نام پر متحد رکھا جائے۔ لیکن وقت کے ساتھ' اور بنگال کی محرومیوں کے ساتھ ساتھ ان میں جو سیای شعور آیا' اس نے مغربی پاکستان کے تبلط کے خلاف جس نظریہ کو جنم دیا وہ "بنگالی قوم پرسیّ " تھی کہ جس کی بنیاد ندہب پر نسیں بلکہ زبان پر تھی۔ لاذا ان حالات میں "اسلامی نظریہ" اور اس کی بنیاد پر بنگالیوں کو ساتھ رکھنے کی کوشش ناکام ہو گئی۔ لاذا اس کی جگہ اب "نظریہ پاکستان" کی اصطلاح کو استعمال میں لایا گیا۔ اس نئی اصطلاح میں اب اسلام خطرے میں نہیں تھا' بلکہ ملک ریاکستان) خطرے میں تھا۔ اس لئے ضرورت اس بات کی تھی کہ ملک کی سائیست کو برقرار رکھا جائے۔ لیکن اس کے پس منظر میں' اسلام اس نظریہ کا آیک اہم سائیست کو برقرار رکھا جائے۔ لیکن اس کے پس منظر میں' اسلام اس نظریہ کا آیک اہم عضر رہا کہ جو مغربی اور مشرقی حصول کے اتحاد کی علامت تھا۔

1971ء میں ریڈ بو پاکستان نے گیارہ مشہور دانش وروں اور اسکالرز کے لیکچرز کو نشر کیا کہ دور اسکالرز کے لیکچرز کو نشر کیا کہ جو نظریہ پاکستان سے متعلق تھے۔ ان لیکچرز کے مقاصد کو بیان کرتے ہوئے کما گیا کہ:

''مشرقی پاکتان میں اس وقت جو کچھ ہو رہا ہے اس کا تجزیبہ پیش کیا جائے۔ اور پاکتان کے ان دشمن عناصر کو سامنے لایا جائے کہ جو اس ملک کے قیام سے ہی اس کی جڑوں کو اکھاڑنے اور ہماری قومیت کو ختم کرنے کی سازش میں مصروف ہیں۔'' (1)

ان تقاریر میں تمام مقررین نے "فظریہ پاکتان" کی اصطلاح اور اس کے اغراض و مقاصد کو بتاتے ہوئے مشرقی پاکتان کی صورت حال کو مد نظر رکھتے ہوئے ونوں . صوبوں کے عوام سے اپل کی کہ وہ اس ملک کو مشترکہ نظریات کی بنیاد پر متحد رکھیں۔ تقریباً تمام ہی مقررین نے اس نظریہ کو بانی پاکتان محمہ علی جناح کی نقاریر کے حوالوں سے لوگوں کے لئے قابل قبول بنانے کی کوشش کی۔ مثلاً آئی۔ ایکے۔ قریش نے اپنی تقریر میں کما کہ:

قائداعظم اس بلت کو بطور دلیل پیش کر کھتے تھے کہ یہ

علاقے ہو اس وقت پاکستان میں ہیں' ایک طویل تاریخی عمل کے دوران ان کی تاریخ بالکل مختلف طور پر تفکیل ہوئی ہے۔ اس وجہ سے لوگوں کے کردار کی جو خصوصیات ہیں وہ برصغیر کے دو سرے لوگوں سے بالکل مختلف ہیں۔ لیکن اس قتم کے دلائل ان کے ذہن میں اس وقت نہیں آئے۔ انہوں نے ایک ہی بات کسی کہ مسلمان دو سرول سے مختلف ہیں' کیونکہ وہ مسلمان ہیں' اس وجہ سے مختلف نہیں کہ وہ بنگالی ہیں' یا سندھی' بنجابی اور پیمان ہیں' ان کے مختلف ہونے کی سادہ دلیل ہیہ ہے کہ وہ مسلمان ہیں۔ آخر وہ کون سی بات تھی کہ جس کی وجہ سے مسلمان انہیں مختلف نظر آئے؟ اس فرق کی بنیادی بات یہ تھی مسلمان انہیں مختلف نظر آئے؟ اس فرق کی بنیادی بات یہ تھی کہ ان کی زندگی کا پورا لائحہ عمل سچائی پر قائم ہے' جو اسلام کی تعلیمات کا اہم نظریہ حیات ہے۔ (2)

آئی۔ انکی۔ قریشی نے اس پر بھی زور دیا کہ پاکستان کو ایک نظریہ یا آئیڈیالوجی کی ضرورت ہے' ماکہ وہ ان چیلنجوں کا مقابلہ کر سکے کہ جو اسے درپیش ہیں۔

میں یہ کہتا ہوں کہ بغیر نظریات کے قویس مردہ اور بے حس
ہوتی ہیں۔ قوموں کو اپنے اندر ایک مثن کے احساس کو زندہ
رکھنا چاہئے۔ اگر وہ حقیقتاً ایک زندہ قوم کی مانند رہنا چاہتی ہیں۔
حقیقت یہ ہے کہ اس ملک کی بقا کا انحمار اسلام پر ہے۔ اگر کسی
بھی طرح سے اسلام کمزور ہوتا ہے۔ تو اس کا مطلب پاکستان کی
کمزوری ہے۔ اگر ہم چاہتے ہیں کہ ایک مشترک کلچر کو پیدا
کریں، تو ہمیں اس حقیقت سے انکار نہیں کرنا چاہئے کہ وہ کلچر
اسلام میں ہے۔ (3)

ایک دوسرے مقرر جادید اقبال' جو کہ علامہ اقبال کے فرزند ہیں' انہوں نے اس بات پر زور دیا کہ پاکستان کی آئیڈیالوجی ہیں' اگر مسلمان بحیثیت مجموعی صاحب اقتدار ہوتے ہیں تو ایک جائز عمل ہے' ان کا کہنا ہے کہ "چونکہ مسلمان اکثریت ہیں ہیں۔ اس لئے وہ اس مطالبہ ہیں جن بجانب ہیں کہ مملکت کا صدر صرف مسلمان ہو۔۔۔۔ اس طرح سے یہ ان کا حق ہے کہ اگر وہ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ ریاست اس شم کا قائم کرے جو کہ قوانین کا نفاذ کرے' اور ان کے بچوں کے لئے اس شم کا تعلیمی نظام قائم کرے جو کہ مسلمان شہریوں کی روحانی اور اخلاقی اقدار کی ترویج اور فلاح و بہود کے لئے ضروری ہو۔۔" (4)

1971ء میں جب پاکتان دو کرے ہوا' تو اس کے بتیجہ میں دو قوی نظریہ' اور اسلام بحیثیت نظریہ کے شدید صدمہ سے دوچار ہوا۔ پاکتان کے دانشور اس مرحلہ پر ایک تذہذب میں جالا تھے۔ آگر وہ ان نظریات کی ناکای کو تشلیم کر لیتے ہیں' تو اس کے بتیجہ میں پوری تحریک پاکتان کی تاریخ متاثر ہوتی ہے' آگر اس کی صدافت کو اب تک باقی رکھنا چاہیں تو پھر اس کے لئے کیا دلائل دیں۔ اس لئے نظریات کے تحفظ کے لئے ہو دلیل دی گئی وہ یہ تھی کہ ان کو بھی بھی حکومت اور حکمران طبقوں نے صدق دل' اور خلوص سے نافذ ہی نہیں کیا بلکہ ان کو اپنے مفادات کے لئے استعمال کرتے ہوئے' ان کو مسخ کیا۔ اس دلیل کو شریف المجاہد نے اس طرح پیش کیا ہے:

پاکستان کی مختلف حکومتوں نے 'اسلام کو اپنی غیر مقبول پاکسیوں پر عمل در آمد کرنے کے لئے بری طرح سے استعلل کی اس میں سرفہرست ایوب خان کی حکومت تھی۔ کی خمیں بلکہ اسلام کے ذریعہ حالات کو جوں کا توں رکھنے کی بھی کوشش کی علی۔ اس کو آمرانہ یا نیم آمرانہ حکومتوں کے قیام کا جواز بھی بنایا علیہ اور اس کو حکمران طبقوں نے اینے ذاتی مفادات پورے عمران طبقوں نے اینے ذاتی مفادات پورے

کرنے کے لئے بھی استعال کیا۔ اسلام کا یہ استحصال جو مختلف حکومتوں' اور ذاتی مغادات کے حامل لوگوں نے کیا۔ اس کی وجہ سے لوگ اس نظریہ سے ہی بدخن ہو گئے۔ (5)

### اسلامائز برين كالحمل

پاکستان میں اسلامارزیون کی بنیاد ان وعد ، نعروں اور اعلانات پر تھی کہ جو مسلم لیگ اور اس کے راہنماؤں کی جانب سے تحریک پاکستان کے دوران بار بار کئے گئے تھے کہ پاکستان کے قیام کے بعد ایک اسلامی فلامی ریاست کا قیام عمل میں لایا جائے گا۔ پاکستان کے قیام کے بعد منطق طور پر بیہ وقعات کی گئی تھیں کہ ذہب کے نام پر جو ملک بنایا گیا ہے۔ اب اس میں اسلامی نظام کا نفاذ ہونا چاہئے۔ لیکن تقسیم کے اعلان کے بعد 11۔ اگست 1947ء کو قائداعظم محمد علی جناح نے دستور ساز اسمبلی میں جو تقریر کی۔ بعد 11۔ اگست 1947ء کو قائداعظم محمد علی جناح نے دستور ساز اسمبلی میں جو تقریر کی۔ اس میں انہوں نے ذہبی ریاست کے بجائے ایک سیکولر ریاست کا خاکہ پیش کیا۔ اور ایک ایک پاکستانی قوم کی بات کی کہ جس میں ہر ذہب و عقیدے کے لوگ شامل ہوں ایک ایک پاکستانی قوم کی بات کی کہ جس میں ہر ذہب و عقیدے کے لوگ شامل ہوں کے اور ذہب لوگوں کا نجی معاملہ ہو گا۔ (6)

جناح کی اس تقریر نے مسلم لیگ کے حلقوں میں کھلبلی مچا دی۔ نہ صرف سیای راہنما 'بلکہ پاکستان کی بیوروکریی بھی اس تقریر کے بعد پریشان ہو گئے۔ کیونکہ اس تقریر نے بعد پریشان ہو گئے۔ کیونکہ اس تقریر نے بحت سے کما گیا تھا کہ یہ ملک صرف مسلمانوں کے لئے بنایا گیا ہے۔ الله ابیوروکریی کی جانب سے یہ کوشش کی گئی کہ اس تقریر کو سنسر کر دیا جائے اور اس کی اشاعت کو روک دیا جائے۔ اس مقصد کے تحت اخباروں کو پریس ایڈوائس بھیجی گئی کہ اس تقریر کو نہ چھاپا جائے۔ اس پر ڈان اخبار کے ایڈیٹر الطاف حسین نے انفار میش ڈیپار ٹمنٹ کو دھم کی دی کہ آگر اس پریس الیڈوائس تو وہ جناح صاحب سے مل کر ان کو پوری تفصیلات سے ایڈوائس کو واپس نہیں لیا گیا تو وہ جناح صاحب سے مل کر ان کو پوری تفصیلات سے ایڈوائس کو واپس نہیں لیا گیا تو وہ جناح صاحب سے مل کر ان کو پوری تفصیلات سے

آگاہ کریں گے۔ اس دھمکی کا اثر یہ ہوا کہ اخبارات کو یہ اجازت دے دی گئی کہ وہ اس تقریر کو چھاپ سکتے ہیں۔

اس کے بعد سے جناح صاحب کی یہ تقریر اسلام ببندوں اور سیکولر ذہن رکھنے والول کے درمیان ایک متازعہ مسلم بن ہوئی ہے۔ اسلام بند طقے اس تقریر کی تاویل این نظم نظرے کرتے ہیں۔ ان کی ایک دلیل تو یہ ہے کہ اس تقریر کا ایک خاص اور وقتی مقصد تھا۔ اور وہ یہ تھا کہ جناح صاحب پاکستان میں رہنے والی ندہبی اقلیتوں کو ان کے تحفظ کا یقین دلانا چاہتے تھے۔ اس لحاظ سے اس کی حیثیت ایک پیغام کی ی تھی۔ یہ کوئی ملک کی پالیسی کے بارے میں کوئی اعلان نامہ نہیں تھا۔ ''اس کے علاوہ سے اانصافی ہو گی کہ ان کے خیالات کو ان کے ایک بیان کی بنیاد یر دیکھا اور برکھا جائے۔ اس سلسله میں ان کی دوسری تقاریر کو بھی دیکھنے کی ضرورت ہے۔" منظور احمد نے اس بلت کو کہتے ہوئے جناح صاحب کی تقاریر سے کئی اقتباسات دیئے ہیں کہ جن سے ابت ہو آ ہے کہ وہ پاکتان کو ایک اسلامی ریاست کی شکل میں دیکھنا چاہتے تھے۔ (8) اس تقریر نے پاکتانی معاشرے میں کافی کنفیوژن پھیلایا ہے... کیونکہ پاکتان ایک ایبا پس ماندہ معاشرہ ہے کہ جہاں نظریات و افکار کو' ان کی اپنی تاریخی اور ذہنی حثیت میں دیکھنے کے بجائے افراد کے نقط نظرے دیکھا جاتا ہے۔ اور انہیں اچھایا برا اس لتے سمجا جات یہ کہ ان کے بارے میں راہنماؤں نے کیا کما ہے۔ ای وجہ سے پاکستان میں دائیں اور بائیں بازو کے دانشور نظریات و افکار کی المیت سے بہٹ کر' ان کو راہنماؤں کے فرمودات کی روشنی میں دیکھتے ہیں۔ اب ان کے بارے میں جو رائے بری مخصیتوں اور لیڈروں نے دے دی ہے اسے بغیر کسی تقید اور تجزیہ کے تنلیم کر لیتے ہیں۔ اس کا نتیجہ سے کہ قائداعظم محمد علی جناح کی شخصیت اس قدر عظیم ہو می ہے کہ ان کے بیانات اور تقاریر کی روشن میں یہ فیصلہ کیا جاتا ہے کہ پاکستان ایک سیور ریاست ہو یا اسلامی- جیسا کہ ان حالات میں ہوتا ہے- دونول جانب سے دانشور

اپنے مطلب کی باتیں ان کی تقاریر اور بیانات سے افذ کر کے اپنے ایجنڈے کا پروپیگنڈا کرتے ہیں۔ ان متنازعہ بیانات اور تقاریر کی وجہ سے ایک عام آدمی کے لئے یہ مشکل ہو جاتا ہے کہ وہ یہ فیصلہ کرسکے کہ جناح صاحب آخر کیا چاہتے تھے؟ اس بحث و مباحثہ کے نتیجہ میں نظریات و افکار کی روح ختم ہو جاتی ہے' اور آخر میں سوائے کنفیوڑن کے اور پچھ باتی نہیں رہتا ہے۔

جب 1949ء میں قرار داد مقاصد پاس ہوئی۔ تو یہ دلیل دی گئی کہ اس قرار داد کے بعد جناح صاحب کی 11۔ اگست والی تقریر کو رد کر دیا گیا اور یہ فیصلہ ہو گیا کہ پاکستان کی ریاست کیا ہو گی؟ لیکن ان تمام باتوں اور حالات کی تبدیلی کے باوجود یہ تقریر دائیں بازو ور حکمران طبقوں کے لئے ایک مصیبت رہی اور اس کے اثر کو زائل کرنے کے لئے بار بار نئی نئی وضاحتیں دی گئیں۔ کما یہ گیا کہ یہ ایک تقریر ' جناح صاحب کے دو سرے باز بار نئی نئی وضاحتیں دی گئیں۔ کما یہ گیا کہ یہ ایک تقریر ' جناح صاحب کے دو سرے بیانات اور تقاریر کو دیکھتے ہوئے ' ان کے خیالات سے بٹی ہوئی تھی' اس لئے اس کی کوئی زیادہ ایمیت نہیں۔ ایک بات یہ بھی کی گئی کہ جب یہ تقریر کی گئی تو اس وقت جناح صاحب شدید بھار شے رایدی بھاری کی حالت میں ان کی دماغی کیفیت درست نہیں جناح صاحب شدید بھار شے رایدی بھاری کی حالت میں ان کی دماغی کیفیت درست نہیں جناح صاحب شدید بھار شے رایدی بھارے میں کماکہ

"جھے ہے یہ کما گیا کہ یہ تقریر شیطان کے اثر ہے ان پر نازل ہوئی ہتی۔" (9) ذوالفقار علی بھٹو نے سپریم کر شیم بیان دیتے ہوئے کما کہ "وزیر اطلاعات جزل شیر علی نے اس بات کی کوشش کی کر سی تقریر کو جلا دیا جائے یا سرکاری دستاویزات سے اسے غائب کرا دیا جائے۔" (10) ضیاء الحق کے زمانے میں شریف المجاہد ہو کہ اس وقت قائد اعظم اکیڈی کے ڈائریکٹر شے انہوں نے قائد اعظم کی جو بائیو گرافی لکھی ہے اس میں اس تقریر کے تعان سے وہ جناح کو چینج کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اسلام کے بارے میں ان کو کوئی زیادہ علم نہ تھا۔ اس لئے وہ اسلام کے بارے میں کوئی رائے دینے یا فیملہ کرنے کے اہل نہیں شے:

اگرچہ وہ اسلام کے پرسٹل لاز کے ماہر سے اکین وہ اسلامی فقہ اور قوانین کی بیچیدگیوں اور الجمنوں کے کمل طور پر واقف نہیں سے۔ نہ ہی وہ اسلامی روایات سے آگاہ ہے۔ نہ ہی شعوری طور پر وہ مختلف اسلامی نظریات و افکار کی بیچیدگیوں اور اسلام کے ارتقاء کے دوران جو تاریخی خفائق برصغیر ہندوستان اور اسلامی دنیا میں وقوع پذیر ہوئے۔ ان کے بارے میں علم رکھتے ہیں۔ اس لئے ان سے یہ توقع کرنا کہ وہ اسلامی تصور ریاست اور جدید مغربی سیاسی نظریات کو ہم آہنگ کر سکتے ہیں۔ یا ان دو نظریات میں جو اختلافات اور علیح کیاں ہیں ان کو آپی میں ملا کے بیں۔ اس کی ان سے توقع کرنا ایک ناممن کو ممکن بنانا تھا۔ سے کم ایک نظریات دان کا ہے اور یہ ایک بیمن کو ممکن بنانا تھا۔ یہ کام ایک نظریات دان کا ہے اور یہ ایک بیمن بات ہے کہ جناح اس کروار کے لئے نہیں بنائے گئے ہیں۔ (۱۱)

ان تمام وضاحتوں اور دلیلوں کے باوجود 11 أست کی تقریر آج بھی دائیں بازو اور اسلام پندوں کے لئے ایک مسئلہ بنی ہوئی ہے۔ اس لئے جب بھی اس تقریر کا حوالہ دیا جاتا ہے تو روایت پرست لوگ اس سے پریشان ہو کر اپنے دفاع میں دلیلیں دینے میں مصروف ہو جاتے ہیں۔

جناح کی وفات کے بعد' لیاقت علی خال کی هخصیت بحیثیت وزیراعظم اور ساسی راہنما کے اہمیت کی حال ہو گئی' مگر وہ ساسی معاملات اور عوام میں اپنے اثر و رسوخ میں جناح کا مقابلہ نہیں کر سکتے ہے۔ اس لئے جب ان پر علماء کی جانب سے دباؤ ڈالا گیا کہ ملک کا وستور اسلامی ہونا چاہئے۔ تو وہ ان کا پوری طرح سے مقابلہ نہیں کر سکے۔ اس سمت میں پہلا قدم یہ اٹھایا گیا کہ 1949ء میں دستور ساز اسمبلی نے "قرار داو مقاصد اس سمت میں پہلا قدم یہ اضاح طور پر اس کا اعلان کیا گیا کہ اقتدار اعلیٰ خدا کے پاس

ہے۔ اس نے عوام کی جانب سے پاکٹانی ریاست کو یہ اتھارٹی دی ہے کہ وہ اس کے دیئے قوانین کے دائرے میں رہتے ہوئے کام کرے۔ قرارداد مقاصد پر جب وستور ساز اسمبلی میں بحث کی عمی تو مشرقی پاکستان کے ہندو ممبران نے اس پر سخت تقید کی۔ بی۔ کے۔ دت نے ان خطرات کی جانب اشارہ کیا کہ جو نہ جب اور سیاست کو آپس میں ملانے کے بعد پیدا ہوں گے۔ اس نے کما کہ: "سیاست اور نہ جب کا تعلق انسانی ذہن کے دو علیحدہ علیحدہ شعبول سے ہے .... سیاست کا تعلق عقل سے ہے 'اور آپ اسے نہ دو علیحدہ علیحدہ شعبول سے ہے .... سیاست کا تعلق عقل سے ہے' اور آپ اسے نہ جب سے ملنا چاہتے ہیں۔"

ا قلیتی گروپ سے تعلق رکھنے کی وجہ سے اس نے مزید کما کہ: "اس کے تیجہ میں آپ بحث کے لئے ہمیں کم تر حیثیت میں رکھنا چاہتے ہیں۔" ایس۔ ی۔ چٹو پادھیا جو کہ کانگرس پارٹی کا لیڈر تھا' وہ بھی اس مسلہ پر بہت تلخ ہو گیا تھا' اس نے دستور ساز اسمبل سے خطاب کرتے ہوئے کما کہ:

آپ اس پر معربیں کہ ایک برتر اور افضل مخلوق کو اس کے ذریعہ پیدا کریں۔ یہ ریزدلوش اپنی اس شکل میں قدامت پرست عناصر کو پوری طرح ہے اپنے اندر سموئے ہوئے ہے۔ یہ جذبات اس اسمبلی کے احاطہ تک محدود نہیں رہیں گے۔ اس کے اثرات دیماتوں تک میں جائیں گے۔" اقلیتی جماعتوں کے ممبران نے اس کے بارے میں کما کہ اس کے ذریعہ "امیدول کی روشیٰ اور ایک باعزت زندگی گزارنے کی توقعات پر بھاری پردہ ڈال دیا گیا ہے۔

ان ممبران کی تقید اور ان کے خدشات کا ازالہ کرتے ہوئے ، چودھری ظفراللہ فل ، وزیر خارجہ نے سخت وفاع کیا (انہیں مستقبل کے پاکستان میں اپنی احمدی کمیونٹی کی حیثیت اور ان کے غیر مسلم قرار دیئے جانے کے بارے میں کوئی اندیشہ نہیں تھا) اور

یہ ولیل دی کہ پاکستان میں غیر مسلم اقلیتوں کو عمل حقوق دیئے جائیں گے اور ان کا ریاست تحفظ کرے گی۔ انہوں نے مزید یہ ولیل بھی دی کہ اسلام میں اقلیتوں کے ساتھ روادارانہ سلوک ہوتا ہے۔ (12)

لیافت علی خال کی بیه کوشش تھی کہ قرارداد مقاصد کو دستور کی ابتداء (Preamble) کے طور پر تعلیم کر لیا جائے۔ اس کے بعد انہوں نے تعلیمات اسلامی کے نام سے علماء کا ایک بورڈ تشکیل کیا، ٹاکہ وہ ان بنیادی کمیٹیول کو مشورہ دے گا جو وستور کے بارے میں خاکہ تیار کر رہیں تھیں۔ ان اقدامات کے ذریعہ لیانت علی خال کا ایک مقصد تو بیہ تھا کہ علماء اور دینی حلقوں کو مطمئن کیا جائے' تو دوسری طرف وہ صوبوں کے مقابلہ میں مرکز کے اختیارات کو زیادہ وسیع کرنا چاہتے تھے۔ لیکن قاتل ذکر بات سے ہے کہ اس مرحلہ بر بیوروکریس علاء اور ان کے اثر و رسوخ کے سخت خلاف متمی اور نمیں چاہتی متمی کہ وہ سیاست اور انتظامیہ کے معاملات میں وخل اندازی كريں۔ اى وجہ سے زہي اموركى وزارت كو قائم كرنے كے فيصلہ كو مستردكر ديا كيا۔ کیونکہ بیوروکریی کمی بھی صورت میں علاء اور زہبی طنوں کو کمی بھی قتم کے افتیارات دینے کے حق میں نہیں تھی۔ لیکن علاء نے دستور ساز اسمبلی اور اس سے باہر اسلام کے نام پر عوام کے جذبات کو ابھارنے کی کوشش کی۔ منظور احمد سے ایک الیے ہی عالم جو کہ مفکر کے نام سے لکھتا تھا۔ اس کے "یاکتان میں اسلامی وستور کا خاكه" (1954ء) نامی بمفلث كا حواله ديا ہے۔ اس ميں وہ لكھتا ہے كه:

پاکتانی قومیت کی صرف ایک ہی بنیاد ہے اور وہ ہے اسلام'
اللہ پر یقین' خاتم النبین محمر صلعم صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کی
اطاعت' اور پاکتان کی ریاست سے شرکت کا رضا کارانہ
معلمہ ہے۔۔۔۔ آخر عراق' چین اور الجیریا کے مسلمان پاکتان کے شہری
مونا چاہیں تو انہیں اس کی اجازت ہونی چاہئے۔ پاکتانی ریاست

علاقائی بنیادول پر قائم نہیں ہے 'کیونکہ اس کا تعلق اسلامی عناصر سے ہے۔۔۔۔۔ اس لئے ریاست کی حدود ان باتوں سے بالاتر ہونی چاہئے اور جغرافیائی حدود سے باہر' اس کی حدود کا تعین ہونا چاہئے۔ اگر غور کیا جائے تو بوری کائنات کو اس کے ماتحت ہونا چاہئے۔ (13)

پاکتان کے سابی حالات اس قتم کے رہے کہ وستور کی تھکیل اور اس کے نفاذ میں ایک طویل عرصہ لگا۔ کیونکہ نہ صرف یہ کہ سوالات یہ سے کہ کس قتم کا دستور ہونا چاہئے؟ اس میں کس حد تک اسلامی دفعات کو شائل کرنا چاہئے؟ وغیرہ وغیرہ اس کے ساتھ ہی بیوروکرلی کا مفاد یہ تھا کہ دستور نہ ہونے کی صورت میں وہ بے پناہ افتیارات کی مالک تھی' سیاستدال اس کے آگے مجبور ہے۔ اس وجہ سے پاکستان کا پہلا دستور 29 فروری 1956ء کو دستور ساز اسمبل سے منظور ہوا' اور 23 مارچ کو اسے نافذ کیا گیا۔ وستور نے پاکستان کو "اسلامک ریپبلک آف پاکستان" کا نام دیا۔ قرارداد مقامد کو اس کی تمید قرار دیا۔ اس کی اہم وفعات میں یہ تھا کہ جو قانون قرآن اور سنت کی روشنی میں نہیں ہو گا' اس کو نافذ نہیں کیا جا سکتا ہے' اور یہ کہ ملک کا صدر صرف مسلمان ہو گا۔ یہ دستور 30 مینوں تک رہا' اس کا خاتمہ ایوب خال کے مارشل لاء نے مسلمان ہو گا۔ یہ دستور 30 مینوں تک رہا' اس کا خاتمہ ایوب خال کے مارشل لاء نے۔

1962ء کا دستور کہ جو ایوب خان کے دور کومت میں بنایا گیا۔ اس میں فوج اور یوروکرلی کے سیکولر خیالات کے باوجود بہت می اسلامی دفعات تھیں کہ جن کی وجہ سے اسلامائزیژن کے عمل کو تقویت ملی۔ دستور کا جب اعلان ہوا ہے تو ملک کا نام "ربیبلک آف پاکستان" شائع ہوا۔ لیکن علماء کی جانب سے جب اس پر دباؤ ڈالا گیا تو حکومت نے اس کے دفاع نہیں کیا' بلکہ فورا" ہی نام بدل کر اس میں "اسلامک" کا اضافہ کر دیا۔ دستور کے ایک باب جو کہ "پر نہل آف پالیسی" کے عنوان سے تھا' اس

میں کما گیا کہ "پاکستان کے مسلمانوں کے لئے قرآن شریف اور اسلامی نظریہ کی تعلیم لازی ہوگی" اس بی مزید کما گیا کہ: "زلوة" وقف اور مساجد کے بحسن و خوبی انظلات کئے جائیں گے۔" وستور نے "ایڈوائزری کونسل آف اسلامک آئیڈیالوجی" کے نام سے بھی ایک ادارہ قائم کیا جس کے اہم فرائض میں ایک یہ تھا کہ وہ غربی امور پر کومت کو مشورے دے اور اس کی راہنمائی کرے۔

1973ء کا دستور مشرقی پاکستان کی علیحدگی' اور 1971ء کی فوجی شکست کے بعد بنایا ميا- اس سے وستور ميں بھي فرجي وفعات كو نه صرف باقي ركھا كيا بلكه ان ميں اضافه بمی کیا گیا ایک اضافہ یہ تھا کہ اب اسلام کو ریاست کا غدمب بنا دیا گیا۔ جو کہ پھیلے دساتیر میں نہیں تھا۔ مزید کما گیا کہ پاکستان دو سرے مسلمان ممالک سے اپنے تعلقات کو برمعائے گا' اور بیہ کہ صدر اور وزیراعظم دونوں مسلمان ہوں گے۔ 1974ء میں' وستور میں دوسری ترمیم کے ذریعہ احمیوں کو غیرمسلم قرار دے دیا گیا۔ اسلامائزیون کے عمل کو تیز تر کرنے اور اسے قانونی جواز دینے کی غرض سے ذوالفقار علی بھٹو نے زہی امور کی وزارت کو قائم کیا۔ لوگوں کے زہبی جذبات کو مزید ابھارنے اور ان کا سیاسی طور پر استعال کرنے کی غرض سے حکومت نے نی مج پالیسی کی تھکیل دی کہ جس نے قرعہ اندازی کے قلام کو خم کر دیا' اور ج پر جانے کے لئے ہر فرد کو آزادی دے دی می۔ 1977ء کے الیکن کے بعد اسلامائزیون کا یہ عمل اور تیز ہو گیا۔ کیونکہ الیکن میں وماندلی کی وجہ سے مخالفانہ سایس جماعتوں نے بھٹو حکومت کے خلاف زبروست مہم شروع كردى تقى- متحده مخالف بارتدل نے اس موقع پر جو نعرو لكايا وہ يہ تماكه افتدار میں آنے کے بعد وہ "نظام مصطفیٰ" کا نفاذ کریں گی۔ متحدہ مخالف پارٹیوں کے ردعمل میں بھٹو نے فورا" ہی ان اقدامات کا اعلان کیا کہ جن کی وجہ سے "وظام مصطفیٰ" کی تحریک کے اٹرات کو کم کیا جائے اور لوگوں کو یہ احساس دلایا جائے کہ اس کی حکومت خود اسلامی نظام کا نفاذ کر رہی ہے۔ النوا اس سلسلہ میں شراب اور جوا پر پابندی لگا دی گئے۔ جعد کی چھٹی کا اعلان کیا گیا' اور مولانا مودودی اور مولانا نورانی کو دعوت دی کہ وہ کونسل آف اسلامک آئیڈیالوجی کے ممبر بن کر اس کے ساتھ اسلامی نظام لانے بیں تعاون کریں۔ لیکن بھٹو کا بیہ سارا جوش و خروش کہ ان اقدامات سے لوگوں کو خاموش رکھا جائے۔ ان کی حمایت حاصل کی جائے اور علاء کو خوش رکھا جائے۔ بیہ سب کامیاب نہیں ہوئے۔ جولائی 1977ء میں جزل ضیاء الحق نے فوجی مارشل لاء کے ذرایعہ اس کی حکومت کا تختہ الٹ کر' حکومت پر قبضہ کرلیا۔

ضاء نے اقتدار میں آنے کے بعد دستور کو منسون نہیں کیا۔ اس کے بجائے اس نے جس پالیسی کو افتیار کیا وہ بیہ کہ دستور میں ترمیمات کے ذربعہ اس کو اینے ایجنڈے کے طور پر ڈھال لیا۔ قرارداد مقاصد جو کہ اب دستور کی محض تمید تھے اب اسے وستور کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ چو تکہ ضیاء الحق کو اس بلت کی اشد ضرورت تھی کہ اسے فوج کے علاوہ شمری حلقوں سے حمایت ملے' اس کئے اس نے علماء و مشائخ کی حمایت ماصل کرنے کے لئے ترمیمات کے ذریعہ اسلامی وفعات کو دستور میں شامل کیا- مثلاً غیر مسلموں کے لئے جداگانہ انتخاب کوة اور عشر کا نفاذ صدود آرڈینس شریعت کورٹول کا قیام ' غیر سودی بنکاری جو کہ اب منافع و نقصان کے نام سے رائج ہے۔ احرام رمضان کا آرڈینس جاری کیا گیا کہ جس کے تحت رمضان کے مینے میں کھلے عام کھانے پینے بر پابندی عائد کر دی مئی۔ تعلیمی اداروں میں اسلامیات اور پاکستان اسٹڈی کو لازمی مضامین کی حیثیت سے نصاب میں واخل کیا گیا۔ ضیاء کی اسلامائزیرون یالیسی کے پاکستانی معاشرہ پر کرے اثرات ہوئے۔ جداگانہ انتخابات کی وجہ سے زہی اقلیتیں ساست کے وھارے سے کٹ کر رہ گئیں' پاکتانی قوم کا ایک حصہ نہ ہونے پر ان میں زبروست احساس محروی بیدا ہوا ہے عور تیں صدود اور قانون شادت کی وجہ سے متاثر ہو کیں ' کیونکہ ان قوانین کی وجہ سے ان کا قانونی اور ساجی مرتبہ مر کیا۔ کونسل آف اسلامک آئیڈیالوجی اور شربعت عدالتوں سے روائق علاء کو انتمائی طاقتور بنا دیا۔ جس کی وجہ سے

انہوں نے مزید اسلامی قوانین کے نفاذ کا مطالبہ کرنا شروع کر دیا۔ ضیاء الحق نے مجلس شوری قائم کر کے ' منتخب اسمبلی کی اہمیت کو ختم کر دیا۔ مجلس کے ممبر بننے کی خواہش نے موقع پرستوں کے ایک ایسے گروہ کو پیدا کیا کہ جو ضیاء کے جمایت اور اس کی خدمت کے لئے ہر کام کرنے پر تیار تھے۔ جب تعلیمی نظام کو اسلامی بنایا گیا تو اس کی وجہ سے معیار ایک دم گر گیا۔ تحقیق اور تخلیق دونوں ملاحیتی نظریہ کے بند هنول میں الی جکڑی گئیں کہ ان میں کوئی ندرت اور جدت نہیں رہی۔ اس کے نتیجہ میں ایک ایبا تعلیم یافته طبقه پیدا موا که جس میں موجودہ حالات کو سیجھنے' اور مسائل کو حل كرنے كى ملاحيت بى نہيں عمى - نے تعليى نصاب كى وجه سے يہ تعليم يافة طبقه عكب نظر' متعضب' اور ندہی جنونی بن گیا۔ فرقہ واریت اور غیر مسلموں کے ساتھ نفرت : نتائج ہتھے کہ جو ضیاء کی اسلامائزیزن کے نتیجہ میں پیدا ہوئے۔ زکوۃ نے نی و شیعہ فرقول میں تنازمہ پیدا کیا۔ کیونکہ شیعول نے ریاست کے زکوۃ کے نظام کو تتلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ اس پر یہ صرف سینوں کے لئے لازی قرار پایا۔ احمدیوں کو جب غیر مسلم بنا دیا گیا تو اس کے نتیجہ میں ان کی ایک خاصی تعداد ملک چھوڑ کر یورپ اور امریکہ چلے گئے۔ وہ غریب جو نہیں جا کتے تھے۔ وہ ان زہبی دفعات کی وجہ سے معاشرے میں ظلم سد رہے ہیں۔

پاکستان میں اسلامائزیون کا یہ عمل ضیاء کی حکومت کے خاتمہ کے بعد بھی رکا میں بینظیر نے جب وہ دو بار افتدار میں آئی تو اس نے ضیاء کی اسلامی دفعات اور اس کے قائم کردہ اسلامی نظام کو اس طرح سے برقرار رکھا۔ نواز شریف، جو کہ خود کو ضیاء کا وارث کتا ہے' اس نے مزید اسلامی قوانین کا اضافہ کیا خاص طور سے توہین رسالت کا قانون کہ جو غیر مسلمانوں کے لئے عدم شحفظ کا باعث بنا ہوا ہے۔ نواز شریف نے توہین رسالت کے جرم میں سزائے موت کا اضافہ کیا۔ جس کی وجہ سے غیر مسلم توہین رسالت کے جرم میں سزائے موت کا اضافہ کیا۔ جس کی وجہ سے غیر مسلم اقلیتوں کو شبہ یا ذاتی دشنی کی وجہ سے اس قانون کا نشانہ بننا پر رہا ہے۔ جب نواز

شریف دو سری مرتبه افتدار مین آیا و وه ملک کی معاشی صورت طال کو تو بهتر نهیس بنا کا۔ مر عوام کی بدحالی اور ملک کی پس ماندگی کا حل اس میں نکالا کہ شریعت محمدی کے نفاذ کا اعلان کیا۔ یمال اس کی جانب اشارہ کرنا مناسب ہو گا کہ صاحب اقتدار لوگ' عوام کو بیوقوف بنانے کے لئے کس طرح سے نعروں کو بدلتے ہیں۔ کیونکہ ضاء کا نعرو نظام مصطفیٰ بری طرح ناکام ہو کیا تھا۔ اس لئے نواز شریف نے اس کے بجائے شریعت محرى كا نعرو لكايا باكد لوك اس نعرو سے اميديں وابست كرليں- اس في بدر مويں ترميم کے ذریعہ ملک میں شریعت محمدی کے نفاذ کا اعلان کیا۔ یہ ترمیم اسمبلی میں تو پاس ہو ائے۔ گر سینٹ میں اس کو بحث کے لئے جانا تھا کہ جمال اس بل کی اس لئے خالفت عمی کر اس کے ذریعہ وزیراعظم کو بے پناہ افتیارات دے دیئے مجئے تھے اور حزب اختلاف کے لئے کسی سای کردار کی مخبائش نہیں رہ منی متی- حزب اِختِلاف کی ان كوششوں كو روكرنے كے لئے نواز شريف في ابني تقريروں مين عكماء اور عوام كو برا سیجند کرنا شروع کر دیا کہ وہ شریعت محمدی کے مخافوں کو سبق سکھائیں اور انہیں مجور كرين كه وه اس بل كى سينث مين حمايت كرين-

یہ مجی ستم ظریقی ہے کہ ضیاء الحق اور نواز شریف دونوں کا شریعت کے بارے میں جو نصور تھا۔ اس کا زیادہ تعلق سزاؤں سے تھا۔ ان کا خیال تھا کہ شریعت کے مطابق جرائم کی سزاؤں کے بعد معاشرے سے ان کا خاتمہ ہو جائے گا۔ فوری انصاف اور مثالی سزائیں 'ان کے نزدیک سارے مسائل کا حل تھیں۔ وہ افغانستان میں طالبان کے اسلامی ملؤل سے بھی متاثر تھا 'اور اسے پاکستان میں نافذ کرنا چاہتا تھا۔ جنوری 1999ء میں سرحہ کو صوبہ میں ''نظام عدل '' کے نام سے آرڈینس کے ذرایعہ اس کے ایک علاقہ ملاکنڈ میں شریعت کا نفاذ عمل میں لایا گیا کیونکہ یمال پر تحریک نفاذ شریعت کی نفاذ عمل میں لایا گیا کیونکہ یمال پر تحریک نفاذ شریعت محمدی کے نام سے آیک علاقہ کی نفاذ کر چکی تھی۔ مر سے ایک کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ مر سے ایک کی حکومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ مر سے کی کومت 1994ء میں مالاکنڈ میں اسلامی قوانین کا نفاذ کر چکی تھی۔ مر

تحریک نفاذ شریعت محمدی اس سے بوری طرح سے مطمئن نہیں تھی کھذا نے قانون کو ان کی مرضی کے مطابق نافذ کیا گیا۔ (14)

اس پورے تجزیہ سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ جب بھی پاکستان کے دساتیر کو اسلامی بنایا گیا' یا آر ڈیننسوں کے ذریعہ اسلامی قوانین کو نافذ کیا گیا' تو اس کے پس منظر میں سیاستدانوں کے اپنے مغادات تھے۔ جب بھی وہ لوگوں کے مفاد اور ان کی فلاح و بہود کے لئے کچھ نہیں کر سکے اور جب بھی معاثی مشکلات میں اضافہ ہوا۔ تو اس کا سادہ حل یہ نکلا گیا کہ لوگوں کے ذہبی جذبات کو ابحارا جائے۔ اور ذہب کا نام لے کر لوگوں کو خاموش کر دیا جائے۔ ذہب کا نام لے کر پاکستان کے تمام عکمرانوں نے اپنی بدعنوانیوں اور کرپشن کو چھیانے کی کوشش کی۔

نہ ہب کا جب سے سای استعال ہونا شروع ہوا ہے ' تو اس کا دو مرا اہم اثر معاشرے اور معاشرہ پر یہ پڑا ہے کہ اب فہ بہ کے نام پر بنیاد پرست یا فہ ہی لوگ ' معاشرے اور اس کے لوگوں کو مسلسل محاصرے کی جالت میں رکھے ہوئے ہیں۔ اگر مساجد میں لاؤڈ اسپیکرز کے ذریعہ لوگوں کا چین و اظمینان خراب ہو تاہے تو فہ بب کے نام پر انہیں ڈرا کر اور خوف زدہ کر کے خاموش کر دیا جاتا ہے۔ اگر کوئی مولوی پر اعتراض کر ناہ تو تو بین رسالت کے نام پر انہیں جیلوں میں بند کرا دیا جاتا ہے۔ اگر عدالتیں ان کے خلاف فیصلہ دیتی ہیں تو بجوں کو موت کی دھمکی دی جاتی ہے۔ ملک کے معاشی حالات کی وجہ سے طبقہ اعلی اور امراء اپنی دولت و جاکداد کے تحفظ کی فکر میں ہیں۔ جبکہ غریب لوگ اور ان کے خاندان تحفظ کی تلاش میں فہ بب میں پناہ لے رہے ہیں۔ مدرسوں میں غریب کی دور اس کی موت کی دور اس کی موت کی موت میں اضافہ کر رہے ہیں۔ ان میں غریت کی دجہ بی عراسانی رسولت اور رواجوں کے خلاف ہو جاتے ہیں کہ جو معاشرہ میں موجود سے جو احساس محردی پیدا ہوتا ہے۔ وہ فہ نہی جذبہ اور مشن سے بھر جاتا ہے۔ اور دیو ان تھام غیراسانی رسولت اور رواجوں کے خلاف ہو جاتے ہیں کہ جو معاشرہ میں موجود اس کو معاشرہ میں موجود ان تھام غیراسانی رسولت اور رواجوں کے خلاف ہو جاتے ہیں کہ جو معاشرہ میں موجود ان کی معاشرہ میں موجود

ہیں۔ فروری 1999ء کے ہیرالڈ میگزین نے ایسے ہی ذہبی جذبہ سے بھراپور گروہ کی سرگر میوں کی رپورٹ شائع کی ہے۔ کوئے میں نوجوانوں کا ایک گروہ کہ جو ذہبی جذبہ سے بھرپور تھا' اس نے اپنے مسلک کے مطابق صوبہ میں شری نظام کے نفاذ کے لئے ممم کا آغاز کیا۔ یہ نوجوان لاٹھیوں اور ڈنڈوں سے مسلح تھے۔ انہوں نے سب سے پہلے کوئے شریس ٹی۔ وی اور ویڈیوں کی دوکانوں پر حملے کے اور توڑ پھوڑ کی۔ کیونکہ ان کے نظریہ کے مطابق یہ شیطانی آلے ہیں کہ جو لوگوں کا اظان خراب کر رہے ہیں۔ کے نظریہ کے مطابق یہ شیطانی آلے ہیں کہ جو لوگوں کا اظان خراب کر رہے ہیں۔ کا نظاد عمل میں لایا جا چکا ہے' وہاں تحریک کے کارکنوں نے اعلان کیا کہ وہ ہر گھر کی خلاقی لے کر دیکھیں گے کہ دہاں ٹی۔ وی اور وی۔ سی۔ آر تو نہیں ہیں۔

اسلامائزین کے اس عمل میں مغرب و عنی سب سے زیادہ نمایاں ہے۔ کیونکہ نہیں جماعتوں کا خیال ہے کہ مغربی کلچر کی وجہ سے اسلامی اقدار تباہ ہو رہی ہیں۔ نوجوانوں کے اظال گیز رہے ہیں۔ اور قوم گمراہی کا شکار ہو رہی ہے۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا ہے کہ پاکستان کا معاشرہ ظاہری طور پر اسلامی ثابت کر کے خود کو نہ ہی جماعتوں سے بہتا چاہتا ہے۔ لازا پاکستانی معاشرہ میں نہ ہی رسم و رواج اور عبادات کا زور بہت بربھ گیا جاہتا ہے۔ قرآنی آیات و عادیث اب جگہ جگہ نمایاں طور پر آویزاں نظر آتی ہیں۔ ریاستی عمارتوں اور نجی مکانوں پر کلمہ طیبہ یا حذا من فضل رہی و غیرہ بطور کہتات نظر ہیں۔ تقریباً تمام اردو اخباروں کے ہفتہ وار نہ ہی کالم شائع ہونے گئے ہیں۔ محفل میلاد بیں۔ تقریباً تمام اردو اخباروں کے ہفتہ وار نہ ہی کالم شائع ہونے گئے ہیں۔ محفل میلاد قرآن خوانی اور مراقبہ کی محفلیں عام ہو گئی ہیں۔ یہ سب پچھ ظاہری طور پر ہے۔ مگر اندرونی طور پر معاشرہ کھو کھلا اور بے جان ہو گیا ہے۔ بدعنوانیاں 'کریش' اظائی اقدار کا اندرونی طور پر معاشرہ کھو کھلا اور بے جان ہو گیا ہے۔ بدعنوانیاں 'کریش' اظائی اقدار کا ادرال 'سیای اور معاشرہ کھو کھلا اور بے جان ہو گیا ہے۔ بدعنوانیاں 'کریش' اظائی اقدار کا ادرال 'سیای اور معاشی اور ساجی طور پر پس ماندگی اس قدر بردھ گئی ہے کہ اب ان میں اصلاح کی کوئی گنجائش نہیں رہ گئی ہے۔ ایسا نظر آتا ہے کہ کسی و ڈون اور متبادل نظام

کے نہ ہونے کی وجہ سے موجودہ اور آنے والی حکومتیں نمہب پر انحصار کرتے ہوئے' اسے اپنے مقاصد کے لئے بار بار استعال کریں گی- کیونکہ کی ایک واحد راستہ ہے کہ جو ان کے اقتدار کو قائم رکھے گا-

شریعت کے نفاذ نظام مصطفیٰ یا شریعت محمدی کے نعروں اور لوگوں کے نہی جذبات کے ابھارنے کے باوجود ندمجی جماعتوں کا بذریعہ الکیش اقتدار میں آنا مشکل نظر آ یا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ تمام اہم ساسی جماعتوں نے ایپنڈے اور منشور میں اسلامی نظام اور اس کے نفاذ کو شامل کر لیا ہے' اور اقتدار میں آنے کے بعد وہ اس ر تعورا بت عمل مبی كرتے ہيں- نہي ساي جماعوں كو بھي اس كا احساس ہے كه الكش ميں انہيں ووٹ ليما مشكل ہے۔ اس كئے انهوں نے مسلح جدوجهد كے ذرايعه ریاست پر تسلط جمانے کا پروگرام بنایا ہے۔ پاکستان میں ندہبی جماعتوں کے نشکر اور مسلح جمتے اس ایجندے کو پورا کرنے کی طرف ایک اہم قدم ہے۔ اس وقت پاکتان میں حکمران طبقوں اور نہ ہی جماعتوں میں تصادم ہو یا نظر آیا ہے۔ نہ ہی جماعتوں کی ایک ولیل میہ ہے کہ چونکہ میہ ملک اسلام کے نام پر بنایا گیا ہے۔ اس کئے علماء ہونے اور فد ب كاعلم ركھنے كى وجد سے يد ان كا حق ب كدوه اس ملك ير حكومت كريں- ان کے اس وعویٰ کو مزید تقویت وستور کے اسلامی ہونے سے ملتی ہے۔ تحریک پاکستان میں نہ ہی عضر کو شامل کرنے اور لوگوں کے زہبی جذبات کو ابھارنے کا متیجہ ہے کہ علماء اس ریاست کے وارث بننے کے لئے تیاری کر رہے ہیں- میں وہ پس منظر تھا کہ جس میں مولانا مورودی کہ جنہوں نے تحریک پاکستان کی سخت مخالفت کی تھی۔ مگر ملک کے قیام کے بعد یمال چلے آئے ماکہ اس ملک میں اسلامی نظام کو قائم کریں۔ چو مکہ اب پاکتان اسلامی ریاست بن چکا ہے اور اسلام یمال کے لوگوں کا سرکاری زہب قرار دیا جا چکا ہے۔ الدا علاء اب ساستدانوں کے ماتحت رہ کر ٹانوی کردار ادا کرنے پر تیار نہیں ہیں' بلکہ اقتدار پر تسلط کر کے شریعت کا نفاذ چاہتے ہیں۔ حکمران طبقوں کی نااہل ' اور

بدعنوانیاں ان کو بیہ امید ولا رہی ہیں کہ ان کے افتدار میں آنے کا وقت قریب آ رہا ہے۔ ایران اور افغانستان میں علماء کے افتدار نے انہیں ماڈل فراہم کر ویا ہے کہ جس کو وہ پاکستان میں عملی جامہ پہنانا چاہتے ہیں۔

### دو قوی نظریه

چونکہ دو قومی نظریہ کو پاکستان کی بنیاد سمجھا جاتا ہے۔ اس کئے یہ نظریہ پاکستان کا ایک اہم رکن ہے۔ پاکتان کے مطالبہ کی بنیاد اس پر مقی کہ ہندو اور مسلمان دو علیدہ علیحدہ قومیں ہیں۔ لنذا ان کی تاریخ اور ان کا کلچر بھی ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ اس اختلاف کی وجہ سے دونوں قومیں باہم مل کر نہیں رہ سکتی ہیں۔ اس کئے انہیں ایک ایسے وطن اور خطہ کی ضرورت ہے کہ جمال وہ اپنے غرب کی تعلیمات کے مطابق بغیر خوف کے زندگی گزار سکیں۔ یہ وہ سای بیانات تھے کہ جو سای راہماؤں نے پیش كے كه جن ميں اقبال ، جناح ، لياقت على خال اور كى دو سرے لوگ شامل تھے۔ دو قومى نظریہ کو پاکتان سے قیام کے بعد ایک ٹھوس شکل دی گئے۔ اس کام کو خاص طور سے مور خوں نے سر انجام دیا۔ جن میں خصوصیت سے آئی۔ ایج۔ قریثی قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے اپن کتاب "برصغیر ہندوستان کی مسلمان کیونی" میں مسلمانوں کی تاریخ اور مسلمان کیونی کی تشکیل کے بارے میں بحث کی ہے۔ ان کی دلیل ہے کہ برصغیر ہندوستان میں ابتداء بی سے مسلمان کمیونی نے اپنی علیدہ شاخت کو برقرار رکھا۔ ان کی دلیل کے مطابق اسلام ایک اتحاد کی الی علامت تھا کہ جس نے مسلمان برادریوں کو آپس میں جو ڑے اور ملائے رکھا۔

برصغرکے مسلمان ابتداء ہی سے اپنی پالیسیوں اور تحریکوں میں شدت کے ساتھ اسلام سے متاثر تھے.... ان کے شاعروں نے میروز کے مقابلہ میں اسلام کی تعریفوں میں گیت گائے' انہوں

نے مسلم اتحاد کی تبلیغ کرتے ہوئے جوش و جذبہ کا مظاہرہ کیا۔ نہ ب کے مقابلہ میں انہوں نے اپنے گھر بلو مسائل کو بیشہ ثانوی حیثیت دی۔ انہوں نے بھی جود کی اسلام کی کمیونٹ کے باہر اپنی کوئی شناخت تلاش نہیں کی۔ (16)

قریش نے ای کتاب میں ہے ولیل بھی پیش کی کہ ہندوستان میں جب مسلمان دو سرے ملکوں ہے آئے تو یہاں آکر انہوں نے اپنی نسلی اور ملکی شاخت کو ختم کر ویا۔ اور خود کو مسلمان کیونئی بیش ضم کر کے اپنی واحد مسلمان شاخت کو برقرار رکھا۔ "مسلمان حکومت کے قائم ہونے کے بعد یہ رتجان رہا۔ سندھ میں جمال جمال مسلمان طاقت اور قوت میں آئے۔ ان کی عرب شاخت ختم ہوتی سی اور وہ مسلمان پیچان کو اپناتے رہے۔ جس کا بیجید یہ ہوا کہ اصل تفریق مسلمانوں اور ہندوؤں میں ہوگئے۔" (17)

قریشی نے تاریخی طور پر ثابت کیا ہے کہ ہندوستان کی مسلمان کمیونٹی آگرچہ مختلف علاقوں میں رہتی تھی۔ مختلف زبانیں بولتی تھی' مقامی کلچر' روایات اور رسم و رواج کو بھی افقیار کر لیا تھا' لیکن ان تمام باتوں کے باوجود انہوں نے بحیثیت مجموعی اپنی مسلم شاخت کو باتی رکھا اور ان تمام کوششوں کو ناکام بنا دیا کہ جو انہیں ہندو معاشرے اور کلچر میں ضم کرنا چاہتی تھیں۔

مثلاً اکبر نے افتدار میں آنے کے بعد پہلا کام تو یہ کیا کہ اپی سلطنت کو ہندوستانی رنگ دیا' اور اس پر جو وسط ایشیائی اور ایرانی اثرات سے انسیں کم کیا' پھر اس نے ہندووں کو اپنی سلطنت اور ریاستی اداروں کو ایک حصہ بنایا اور کوشش کی کہ ایک ہندوستانی قوم کی تفکیل کی جائے کہ جس میں ہر فہب کے ماننے والوں کی معرفای حیثیت ہو۔ قریثی کے مطابق اکبر اپنی ان کوششوں میں اس لئے ناکام ہوا کہ اس کی اس پالیسی کے روعمل میں احمد سرہندی (وفات: 1624) نے آواز اٹھائی۔ احمد سرہندی کو

خاص طور سے پاکتان میں دوبارہ سے آدئ سے نکالا گیا ہے۔ کیونکہ وہ دو قومی نظریہ کے لئے ایک اہم کردار بن مجئے تھے۔ انہیں اکبر کی ایک قومی پالیسی کے مقابلہ میں دو قومی نظریہ کا حامی بنا کر ان کے کارناموں کو اجاگر کیا گیا۔ دلچیں کی بات یہ ہے کہ ایس۔ ایم۔ اکرام کے مطابق 'یہ مولانا ابوالکلام آزاد تھے کہ جنہوں نے اپنی کتاب تذکرہ میں ان کے بارے میں لکھا کہ احمد مرہندی نے تن تنا اکبر کے الحاد کا مقابلہ کیا۔ (18)

احمد سربندی کے بعد دوسری اہم شخصیات کہ جو دو قوی نظریہ کی تشکیل میں مددگار ہوئیں' ان میں شاہ ولی اللہ (وفات 1762) کا نام قابل ذکر ہیں کہ جنوں نے ایک کوشش تو یہ کی کہ اسلام کو ہندو رسومات و رواجوں سے پاک صاف کیا جائے اور اسلام کے ارکان کا احیاء کیا جائے۔ ان کا دوسرا مقصد یہ تھا کہ ہندوستان میں اسلامی ریاست کو قائم کیا جائے اور اس کے دشمن عناصر کہ جن میں جائ 'مراہٹ ' سکھ' اور راجبوت قائم کیا جائے اور اس کے دشمن عناصر کہ جن میں جائ ' مراہٹ ' سکھ' اور راجبوت بیں ان کو کچل دیا جائے۔ جب یہ کام ہندوستان کے امراء اور فرجیوں سے نہیں ہو سکا تو انہوں نے احمد شاہ ابدالی (وفات: 1772) کو دعوت دی کہ وہ ہندوستان آکر مراہٹوں کی گوشالی کرے۔

جب ان شخصیات کی کوششوں کے باوجود نہ تو مغل ریاست کا احیاء ہو سکا اور نہ ہی مسلمان دشمن تو تیں ختم ہو ئیں ، بلکہ ایسٹ انڈیا کمپنی نے اپنا اقتدار قائم کر لیا تو اس کے ردعمل میں نہ ہی اصلاح کی تحریکیں شروع ہو ئیں۔ بنگال میں حاتی شریعت اللہ (وفات: 1840) کی فرائنی تحریک نے مشرقی بنگال کے مسلمانوں میں خصوصیت سے نہ ہی شاخت کو مضبوط کرنے کے لئے نہ ہی اصلاحات پر توجہ دی۔ سید احمد شہید (وفات: 1831) نے تحریک مجمید اور تحریک جماد کے ذریعہ اول نہ ہی احیاء کی کوشش کی ، پھر سرحد میں ایک اسلامی ریاست قائم کر کے سکموں سے جماد کی ابتداء کی۔ لیکن وہ بھی اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ ان تحریکوں کے نتیجہ میں مسلمان معاشرہ بھی اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ ان تحریکوں کے نتیجہ میں مسلمان معاشرہ

میں علاء ندہب کے حامی' اس کا وفاع کرنے والے' اور ہندوستان میں' مسلمانوں کی شاخت کو قائم رکھنے والے کی حیثیت سے ابھرے۔ ان کی اہمیت کی ایک اور وجہ سے تقی کہ سیای زوال کے بعد باوشاہ اور امراء کہ جو اب تک مسلمان کمیونی کے سربراہ تقے وہ ایسٹ انڈیا کمپنی کے اقدار میں آنے کے بعد ختم ہو چکے تھے۔ اب صرف علاء ایک ایس قت کہ جو مسلمانوں کی راہنمائی کر رہے تھے۔

لین بیبویں صدی کے آتے آتے صورت عال بدل گئی۔ مسلم لیگ کے قیام نے جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کو سیاست کے لئے ایک پلیٹ فارم مسیا کر دیا۔ انہوں نے دو قوی نظریہ کو اپنے مفادات کے لئے استعال کرنا شروع کر دیا۔ اس طرح سے تحریک پاکستان اور دو قوی نظریہ کی تاریخ میں سرسید احمد خان (دفات: 1898) کا نام سرفبرست آتا ہے کہ جنہوں نے اردو۔ ہندی تنازعہ کے بعد اس خدشہ کا اظہار کیا کہ ہندہ اور مسلمان اب آپس میں مل کر نہیں رہ کتے ہیں۔ اس کی ترجمانی آگے چل کر اقبال دوفات 1938) اور جناح (دفات 1948) نے کی۔ انہوں نے دو قوی نظریہ کے جواز میں اربخ کا سارا لیا، اور یہ خابت کیا کہ یہ دونوں قومی کبھی متحد نہیں رہیں۔ ان کی علیم گی ایک تاریخی حقیقت ہے۔

پاکتان کے وجود میں آنے کے بعد وو قوی نظریہ کا آریخی کروار خم ہو گیا۔ اس وجہ سے اس میں کوئی مزید اضافہ یا جدت نہیں آئی۔ اس لئے آج پاکتان میں یہ مسلم زیر بحث ہے کہ کیا دو قوی نظریہ کی اب ضرورت ہے یا نہیں؟ اصول کے مطابق پاکتان جب ایک قوی ریاست کے طور پر وجود میں آیا' تو اس میں ندہب و رنگ و نسل اور ذات پات سے بالا تر ہو کر ایک قوم کی تفکیل ہونی چاہئے تھی' محراسلامائزیژن کے عمل نے قومیت کی اس تفکیل کو روک دیا کیونکہ اس میں قومیت کا تصور ندہب ہے۔ علاقائی یا سیکولر بنیادوں پر نہیں ہے۔ اسی وجہ سے پاکستان کے لوگ اس تذبذب میں جتلا جی کہ ان کی شاخت کیا ہے؟ کیا وہ پہلے مسلمان اور بعد میں پاکستانی ہیں۔ یا میں جتا ہیں کہ ان کی شاخت کیا ہے؟ کیا وہ پہلے مسلمان اور بعد میں پاکستانی ہیں۔ یا

پیلے پاکستانی اور پھر مسلمان ہیں؟ جغرافیائی علیحد گی

نہ ہی اور تاریخی شاخت کے ساتھ ساتھ ' یاکتان کو اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ اس کی علیمدہ سے جغرافیائی شاخت ہو۔ تقیم سے پہلے یہ برصغیر ہندوستان کا ایک حصہ تھا اور اس لحاظ سے اس کی علیمدہ سے کوئی جغرافیائی شاخت نہیں تھی۔ 1947ء میں تقتیم کے نتیجہ میں یہ مغربی اور مشرقی حصوں میں بٹ گیا۔ اس وجہ سے اس کی جغرافیائی شناخت کو قائم کرنا مشکل ہو گیا۔ لیکن 1971ء میں مشرقی یاکستان کی علیحدگی اور بنگلہ دیش کے قیام نے پاکتان کی جغرافیائی شاخت کو قائم کرنا سل کر دیا۔ علیحدہ شاخت کے لئے ضروری تھا کہ اس علاقہ کو ہندوستان سے علیحدہ کر دیا جائے اور بیہ ثابت کیا جائے کہ اس خطہ کی ہمیشہ سے علیحدہ شاخت اور خصوصیت رہی ہے۔ احم علی 'جو کہ اردو اور انگریزی کے ادیب ہیں' اور جن کا تعلق ترقی پند مصنفین کی تحریک سے رہا تھا۔ انہوں نے تقتیم کے بعد رچرو س منڈ (Richard Symond) کی کتاب "میکنگ آف ياكتان" (1949ء) مِن أيك آر نكل "وي كلچر آف ياكتان لكھا۔ اس آر نكل مِين انہوں نے ایک جانب تو یہ دلیل دی کہ موجودہ پاکستان در حقیقت اصل انڈیا یا ہندوستان ہے۔ دوسری جانب انہوں نے یہ کوشش کی ہے کہ اس خطہ کو ہندوستان سے علیحدہ اور منفرد كردار كاحال ثابت كيا جائے وه كھتے ہيں كه:

> ہندوستان میں کائرس کی حکومت نے اپنے ملک کا نام انڈیا رکھا ہے، جو کہ دراصل غلط ہے۔ اگر اس نام سے پکارے جانے کا کسی ملک کو حق ہے تو وہ پاکستان ہے۔ کیونکہ انڈیا کا لفظ سندھ سے لیا گیا ہے .... سندھ سے ایرانیوں اور عربوں نے اسے ہند بنایا جبکہ یوناٹیوں نے اسے انڈیا کے نام سے پکارا۔ برصغیر کا سب

ے قدیم کلچر اس علاقہ میں آج ہے چار بڑار قبل موجود تھا۔
جس کی شمادت آثار قدیمہ کے ذریعہ لمتی ہے۔ کوئی 1500 ق-م
میں اس کلچر کو آریاؤں نے آکر اس وقت تباہ و برباد کیا جب سے
کلچر سندھ میں دریائے سندھ کے ساحل پر ترقی کر رہا تھا۔ سے
سمیرین اور اللمائیٹ (Elamite) تمذیوں کا ہم عمر تھا۔ اس وقت
سیرین اور اللمائیٹ نام ہے موسوم نہیں تھا۔ (19)

اجر علی نے اس سلسلہ میں یہ دلیل دی کہ مسلمانوں نے جب بوبائی علوم سیکھے
اور ایران کی فتح کے بعد دہال کے کلچر کو افقیار کر لیا۔ تو اس کے بیجہ میں انمول نے
مثرق وسطی اور مغرب کے درمیان دوبارہ سے ان فقائی اور علمی رشتوں کو استوار کیا
کہ جو سیاست کے نفیب و فراز اور بدلتے ہوئے طلات میں ٹوٹ چکے تھے۔ می نمیں
بلکہ جب شام و عراق اور ایران کو فتح کیا تو اس کے بیجہ میں "وریائے وجلہ اور فرات
کی وادیوں سے جن سے مغربی پاکستان کے لوگوں کے چار بزار سال سے تعلقات تھے۔
یہ تعلقات ساتویں اور آٹھویں صدیوں میں دوبارہ سے شروع ہوئے ،جو کہ بعد میں برامی

آر۔ ای۔ ایم۔ وہیلر نے اپنی کتاب "فائیو تعاوزید ایرز آف پاکستان" (1950ء) میں اس بات کو دہرایا کہ موجودہ مغربی پاکستان کا تعلق قدیم بے بی لولین لور سمیرین شذیبوں سے تھا۔ اس بات کو اعتزاز احس نے اپنی کتاب "مندھ ساگر لور قیام پاکستان " میں دہرایا ہے اور ثابت کیا ہے کہ موجودہ پاکستان آریخی اور جغرافیائی کھتا سے ہندوستان سے بیشہ دور اور علیحدہ رہا ہے۔

> انڈس (پاکتان) کا اپنا شاندار اور زرخیز کلجرہ۔ یہ کلجل ورشہ اپی خصوصیات کی وجہ سے متاز ہے جو کہ یمال کے مہنے والوں کو ایک متاز قوم بناتا ہے۔ اس لئے ان کے لئے ممی خوف

اور ڈرکی ضرورت نہیں کہ کوئی دو سری ریاست انہیں ہڑپ کر جائے یا انہیں ختم کر دے۔ چھ ہزار سال کے عرصہ میں انڈس ہندوستان سے علیمہ ایک آزاد خطہ رہا ہے۔ سوائے تین عظیم سلطنوں کے دوران لیمی موریہ' مغل اور برطانیہ کہ جنوں نے اس علاقہ کو ہندوستان سے ملاکر ایک ایمیائر کی تشکیل کی تھی۔

اس دلیل کی بنیاد پر وہ موجودہ پاکستان کی تخلیق کو ایک تاریخی جواز بتاتے ہیں کہ عدد برطانیہ میں اس علاقہ کو ہندوستان سے ملا دیا گیا تھا۔ جو تقیم نے دوبارہ سے اس کی اصل شافت کو قائم کیا۔ اور صوبہ سرحد' سندھ' بلوچستان اور کشیر ایک بار پھر آپس میں متحد ہو گئے۔ جمال تک مہاجروں کا تعلق ہے کہ جو ہندوستان سے بجرت کر کے آئے تو ورحقیقت یہ ان لوگوں کی نسل سے ہیں کہ جو یمال سے ہی ہجرت کر کے مخلف عمدول میں ہندوستان گئے ہے۔ "ان کی دوبارہ سے والبی ایما ہی ہے کہ جیسے اس سرزمین کے بیٹے اور بیٹیاں ایک طویل جدائی کے بعد اپنی مال سے مل گئے ہوں۔" (22)

1970ء کی دہائی میں بگلہ دیش کے آزاد ہونے 'اور اس میں ہندوستان کی مداخلت کی وجہ ہے ' ملک میں انڈیا کے خلاف سخت جذبات پیدا ہو گئے تھے۔ لنذا اس مرحلہ پر سرکاری طور پر اس قتم کی کوششیں کی گئیں کہ پاکستان کو ہندوستان سے جدا کر کے ' اس کو عالم اسلام سے مسلک کر دیا جائے۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب مثرق وسطی کے مسلمان ملکوں میں ''تیل کی فروخت سے کانی پیسہ آ رہا تھا جس کی وجہ سے وہاں ملازمتوں کے مواقع پیدا ہو گئے تھے۔ اس سے فائدہ اٹھلتے ہوئے پاکستان نے اپنی اسلامی شاخت کو معافی فوائد کے لئے استعمال کیا اور بڑی تعداد میں مزدور' دست کار' واکمرز اور دو مرے پروفیشنل مشرق وسطی میں گئے۔ جس کی وجہ سے پاکستان کو غیر مکلی زر مبادلہ حاصل کرنے میں کامیابی ہو گئے۔ اس نئی صورت حال نے پاکستان کو غیر مکلی زر مبادلہ حاصل کرنے میں کامیابی ہو گئے۔ اس نئی صورت حال نے پاکستان کو اس

معاشی اور سیاس بحران سے نکال دیا کہ جو بنگلہ دیش اور ہندوستان سے جنگ کی دجہ سے ہوا تھا۔ دوالفقار علی بھٹو نے ان تعلقات کو مزید بھتر بنانے کے لئے 1974ء میں لاہور میں دوسری اسلامی کانفرنس کا انعقاد کیا۔ اس نے پاکستان کی اسلامی حیثیت کو اور زیادہ ابھارا۔

ضیاء الحق نے اینے حمیارہ سالہ دور حکومت میں "مسلم امہ" کے اس کارڈ کو خوب کھیلا' عرب ملکوں سے ان تعلقات کی وجہ سے' اور خصوصیت سے سعودی عربیبی سے جو زہی و سای رشتے جوڑے گئے۔ اس نے ایک طرف تو پاکتان کی معیشت کو سارا دیا۔ دو سری طرف سعودی عرب کا اثر پاکتان کی سیاست اور معاشرہ پر اس قدر ہوا کہ وہ پاکستان کے لئے ایک مثالی ماؤل بن گیا۔ ضیاء الحق نے اس ماؤل کو اپناتے ہوئے اسلامی سزاؤل کا یمال نفاذ کیا۔ یاکتان کے عوام کے زبن میں بھی یہ آثر بیٹھ گیا کہ ان سزاؤل کے ذریعہ بی پاکتان کو سعودی عربیہ کی طرح جرائم سے پاک کیا جا سکتا ہے۔ روس کے زوال اور وسط ایٹیا کی ریاستوں کی آزادی کے بعد کاکستان کے سرکاری طلقوں میں بیر رائے زور پکر ممی کہ پاکتان کو اینے کلچل رشتوں کو وسط ایشیا میں تلاش كرنا چاہئے۔ سركار كى تائير ميں پاكتان كے دانشوروں نے اخبارات و رسالوں ميں مضامین لکھنا شروع کر دیئے جن کا موضوع بیہ تھا کہ پاکستان اور وسط ایٹیا ثقافتی طور پر باہم ملے ہوئے ہیں۔ یہ ثقافتی رشتے اس قدر مرے اور مضبوط ہیں کہ ان کی جریں صدیوں تک جاتی ہیں۔ اس طمن میں اس بات کو بھی دہرایا گیا کہ نقافتی لحاظ سے پاکستان ہندوستان کے مقابلہ میں وسط ایشیا سے زیادہ قریب ہے۔ کی دانشوروں نے یہ مشورہ مجمی دیا کہ آگر فاری کو پاکستان کی سرکاری زبان بنا دیا جائے ' تو ہم وسط ایشیا ہے اور زیادہ قریب ہو جائیں گے۔

### تاريخى شناخت

پاکتان کو این قیام کے وقت سے ہی اس مسلہ سے دوجار مونا بڑا کہ وہ اپی

آرخ کی کس انداز سے تھکیل کرے۔ اس سلسلہ میں تین آراء سامنے آئیں: ایک رائے تو یہ تھی کہ چونکہ پاکستان 1947ء میں وجود میں آیا' اس لئے اس کی تاریخ ای سنہ سے شروع ہونی چاہئے۔ اور اس سے پہلے کی جو قدیم یا قرون وسطیٰ کی تاریخ ہے اس سنہ سندوستان کی تاریخ کے طور پر دیکھنا چاہئے۔ دو سری رائے یہ تھی کہ پاکستان کی تاریخ کو قالہ و 711ء سے شروع کرنا چاہئے کیونکہ اس سال عربوں نے سندھ کو فتح کیا تھا۔ اندا تاریخ کی یہ تھکیل پاکستان کو اس کا اسلامی کردار دے گی۔ اس سے پہلے کی تاریخ کو نظر انداز کر دینا چاہئے کیونکہ یہ اسلام سے پہلے کی تاریخ ہے اس لئے پاکستان سے اس کا انداز کر دینا چاہئے کیونکہ یہ اسلام سے پہلے کی تاریخ ہے' اس لئے پاکستان سے اس کا کوئی تعلق نہیں بنتا ہے۔ تیسرے نظلہ نظر میں پاکستان کی تاریخ کو ابتداء سے لے کر اب تک شامل کرنا چاہئے۔ یہ قدیم تاریخ بھی اس ملک کا ایک حصہ ہے۔ اس نظلہ نظر کے حامی پاکستانی قوم پرسی کی بنیاد نہ ہب پر نہیں باکستانی کلح کی جڑیں ہیں۔ اس نقطہ نظر کے حامی پاکستانی قوم پرسی کی بنیاد نہ ہب پر نہیں بلکہ علاقائی صدود پر رکھتے ہیں۔

اس قتم کی متفاد آراء قدیم آثاروں کی کھدائی کے سلسلہ میں پیدا ہوئیں۔ یہ سوالات اٹھائے گئے کہ کیا ان آثاروں کی کھدائی کرنی چاہئے کہ جو عربوں کی فتح سے تبل یمال تھے' یا صرف ان کی دریافت کرنا چاہئے کہ جن کا تعلق مسلمانوں سے رہا ہے؟ ای ضمن میں تاریخی یادگاریں بھی زیر بحث آئیں کہ کون می یادگاروں کو محفوظ رکھنا چاہئے اور کن کو نظر انداز کر دینا چاہئے۔ اسلامائزیژن کے عمل نے نہ صرف تاریخ و متاثر کیا بلکہ اس کا اثر آثار قدیمہ' اور تاریخی یادگاروں پر بھی ہوا۔

ماریخ کی تفکیل کے سلسلہ میں ایک اور نقط نظر بھی ہے: وہ یہ کہ پاکستان کی ماریخ کی تفکیل کے سلسلہ میں ایک اور نقط نظر بھی ہے: وہ یہ کہ پاکستان کی ماریخ کو ہندوستان کی ماریخ صرف ان ماریخی واقعات اور ماریخی عمل کو کہ جو پاکستان میں وقوع پذیر ہوا۔ اس مقصد کے تحت ایوب خال کے زمانے میں "ماریخ پاکستان" کے نام

ے سرکاری طور پر ماریخ لکھوائی گئی۔ اس کے ایٹر یٹر جزل آئی۔ ایچ۔ قرایش تھے آگر چہ اس کے مختلف ابواب لکھنے والوں میں پاکستان کے اہم مورخ تھے۔ مگروہ نہ تو آریح کو کوئی نئ شکل دے سکلا۔ اور نہ ہی ماریخ کا کوئی نیا مکتبہ فکر قائم کر سکے۔

پاکستان کی آریخ لکھتے ہوئے ہو مشکلات ہیں وہ یہ کہ عمد سلاطین اور عمد مغلیہ کو کس طرح ہے لکھا جائے کہ وہ ہندوستان کی آریخ نہ رہے ' بلکہ اسے پاکستانی بنایا جا کے اگر اس آریخ کو ہندوستان کی آریخ تسلیم کر لیا جائے تو پھر اس کا پاکستان ہے کیا تعلق رہے گا؟ اس مسئلہ کو دیکھتے ہوئے ایک حل تو یہ نکلا گیا ہے کہ اسے '' آریخ پاک و ہند'' کے نام سے پکاڑا جا آ ہے۔ اس نام ہیں ہندوستان کے ساتھ ساتھ پاکستان بھی آریخ کا حصہ بن جا آ ہے۔ وہ سرے قرون وسطی کی آریخ کو بھی ہندو و مسلمان تصادم و کسی آریخ کا حصہ بن جا آ ہے۔ وہ سرے قرون وسطی کی آریخ کو بھی ہندو و مسلمان تصادم و دیں 'ان کی حیثیت ہیروز کی ہے کہ جنہوں نے اسلام کی خاطر خون ریز جنگیں لڑیں اور دیں 'ان کی حیثیت ہیروز کی ہے کہ جنہوں نے اسلام کی خاطر خون ریز جنگیں لڑیں اور شماب الدین غوری قابل ذکر ہیں۔ مغل باوشاہتوں ہیں اکبر کے مقابلہ ہیں اور تگ زیب کو ترجیح وی عوری قابل ذکر ہیں۔ مغل باوشاہتوں ہیں اکبر کے مقابلہ ہیں اور تگ زیب کو ترجیح وی جات ہو آگریزوں نے سازش کر کے مسلمانوں کو افتدار سے جروم کر دیا۔

تقیم کے بعد جدید تاریخ کو کھتے ہوئے اسے "تحریک پاکتان" کا نام دیا گیا ہے۔
اس تاریخ نولی میں مخصیتوں کو اہمیت دیتے ہوئے یہ طابت کیا ہے کہ ہر مرحلہ بر
تحریک کی کامیابی اس کے راہنماؤں کی وجہ سے ہوئی ہے۔ تحریک کی کامیابی میں دوسری
سیای معاشی اور ساجی قوتوں کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ اس طرح سے عوام کا کردار
بھی ان تحریکوں میں نملیاں نہیں ہے۔

چو نکہ تحریک پاکستان کی ابتداء شالی ہندوستان سے ہوئی۔ جبکہ سندھ اور پنجاب اور دو سرے صوبوں کے لوگوں کا اس تحریک میں زیادہ حصہ نہیں تھا' اگر اس حقیقت کو سامنے لایا جاتا تو پنجاب اور سدھ کی لیڈرشپ اس نقط نظر سے متاثر ہوتی کو تکہ انہوں نے اس تحریک میں 1946ء میں شمولیت کی تھی۔ لنذا اس جدید تاریخی تحریک کی ابتداء اور اس کی کامیابی کا سرا شالی ہندوستان کے لوگوں کو نہیں دینا تھا۔ اس لئے ان کے کردار کو جدید تاریخ نویسی میں بالکل نظر انداز کر دیا حمیا۔ اس طرح پنجاب کی لیڈرشپ نہیں چاہتی تھی کہ پاکتان کے قیام کو صرف محمد علی جناح کے کھاتے میں ڈال لیڈرشپ نہیں چاہتی تھی کہ پاکتان کے قیام کو صرف محمد علی جناح کے کھاتے میں ڈال دیا جائے۔ اس لئے اس نظریہ کو پھیلایا گیا کہ عامہ اقبال نے پاکتان کا خواب دیکھا۔ یا اس کے نصور کے بارے میں ایک خاکہ پیش کیا۔ جناح نے اس نصور کو عملی جامہ بہنایا۔ اس نقطہ نظر سے اقبال کی پوزیشن اول اور جناح کی خانوی ہو جاتی ہے۔ مزید سے پہنایا۔ اس نقطہ نظر سے اقبال کی پوزیشن اول اور جناح کی خانوی ہو جاتی ہے۔ مزید سے کہ اقبال کی شمولیت کی دجہ سے اہل پنجاب کو پاکستان کی سیاست پر قبضہ کرنے کا اضلاقی جواز مل جاتا ہے۔

اسلامی ریاست کا قیام ہو' نہ کہ معاثی اور سیاس مقاصد کی خاطر- اس نقطہ نظر کے تحت اگر مقصد اسلامی ریاست کا قیام تھا۔ تو جماعت اسلامی سے بڑھ کر اور کون اس کا راہنما ہو سکتا تھا' اور آج اس کو عملی جامہ بہنانے کے لئے جماعت کے علاوہ اور کون ہو سکتا

### نظريه ياكستان كانتحفظ

کی بھی نظریاتی ریاست میں نہ صرف یہ کوشش کی جاتی ہے کہ اس کے نظریہ کا تحفظ کیا جائے۔ بلکہ یہ پلان بھی ہوتا ہے کہ نظریہ کو کس طرح بھیلایا جائے اور اس کی سچائی کو لوگوں کے دل و ولمغ میں بھیلیا جائے۔ اس مقصد کے لئے ریاست ذرائع ابلاغ اور نصاب کو منتخب کرتی ہے۔ خاص طور سے ضیاء الحق نے اس سلسلہ میں خاص اقدالمت کئے۔ اس نے ''جغرافیائی اور نظریاتی سرحدوں'' کا تصور پیش کیا' اور اپنی اور اپنی عومت کو یہ ذمہ ،اری دی کہ وہ ملک کے باہر اور ملک کے اندر نظریاتی دشمنوں کا تعور نہیں کیا تعاشرے کے تمام سکولر ذہن رکھنے والے اور روشن خیال لوگ نظریہ کے دشمن ہو گئے۔ نہ صرف نظریہ کے بلکہ ملک کے دشمن ہو گئے۔ نہ صرف نظریہ کے بلکہ ملک کے دشمن ہو گئے۔ نہ صرف نظریہ کے بلکہ ملک کے دشمن کی یہ ذمہ داری محمری کے بلکہ ملک کے دشمن کی فرار پائے۔ اس تعلق سے حکومت کی یہ ذمہ داری محمری کہ انہیں قرار واقعی سزا دے۔ حکومت کی جانب سے ان حلقوں کو کئی بار تنبیسہ کی کہ اگر انہوں نے نظریہ پاکستان کی ذرا بھی مخالفت کی' تو وہ سخت سزا کے مستحق موں گے۔

نوجوانوں کو نظریہ پاکتان سے متعلق باشعور بنانے کے لئے یونیورٹی گرانش کیشن نے اسلامیات اور مطالعہ پاکتان کو تمام تعلیم اداروں میں لازی قرار دے دیا۔ یماں تک کہ پروفیشنل اداروں میں جیسے کہ میڈیکل یا انجینٹرنگ کالجز وہاں بھی طالب علموں کے لئے ان دو مضامین میں امتحان پاس کرنا ضروری ہو گیا۔ ضیاء حکومت نے O لیول اور A لیول کے پاکستانی طالب علمول کے لئے لندن اور کیبرج یو نیورسٹیول سے کمہ کران مفاین کو لازی کروایا۔

مطاعہ پاکستان کے مضمون کے ذریعہ سرکاری طلقوں نے اس بات کی شعوری کوشش کی کہ طالب علموں کو اسکول سے لے کر یونیورٹی تک وہ تاریخ پر حائی جائے کہ جو سرکاری تاریخ ہے۔ خاص طور سے نظریہ پاکستان کے بارے میں یہ نقطہ نظر پیش کیا گیا کہ اس کی وجہ سے پاکستان کی اسلای ریاست کا قیام عمل میں آ سکا۔ (23)

عملی طور پر اسلامیات اور مطالعہ پاکستان کی دونوں مضامین طالب علمول میں بے اسما میں اس معلی طور پر اسلامیات اور علم کے اسما فیر مقبل میں ہے اور نہ ہی دلچیں و علم کے اسمالیہ کا تیا مولو۔ محملے بیٹے خیالات اور دلائل کے ذراید ایک ہی بات کو بار بار وہرایا گیا

Ļ

فطریہ پاکستان کی اس تشیر اور تبلیغ کے ماتھ ہی، عکومت نے اس بات کی بھی کوشش کی کہ اسے تنقید سے بچانے اور اس کا تحفظ کرنے کے لئے قانون بنایا جائے۔
پاکستان بیش کوڈ آرٹیل اے۔ 123 اور کوڈ 1860 کے تحت اس بات کی وضاحت کی گئ ہے کہ یہ قانون "پاکستان کی تخلیق اور اس کے اقتدار اعلیٰ کو ختم کرنے سے متعلق ہے۔ کہ یہ قانون "پاکستان کی تخلیق اور اس کے اقتدار اعلیٰ کو ختم کرنے سے متعلق ہے۔ "1992ء میں اس میں جو ترامیم کی گئی ان کے تحت اگر کسی بھی تحریی، زبانی، اشامول و کتابوں کے ذریعہ نظریہ پاکستان کے خلاف کچھ کما جائے۔ یا اس کے اقتدار اعلیٰ پر حملہ کیا جائے۔ یا اس کے اقتدار میل برحملہ کیا جائے۔ یا اس کے اقتدار وس سال قید باشقت اور جملہ کی مزا کا مستی ہوگا۔

## نتائج

ائی شافت کی تلاش اور اس کو ثابت کرنے کے سلسلہ میں پاکتان مشکل طلات اور سرورت میں اور سرورت میں اور سرورت میں

ہندوستان سے علیحدگی کے دلائل اور اسباب رد ہو جاتے ہیں اور تقسیم برصغیر بے معنی مخمرتی ہے۔ آگر نظریہ پاکستان' اور قومیت کو ند مب کی بنیاد پر تسلیم کر لیا جائے تو پھر پاکستان کی غیر مسلم اقلیتیں اس قومیت سے خارج ہو کر اپنی ایمیت اور حقوق کھو بیٹھتی ہیں۔

اس پورے تجزیہ سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ نظریہ پاکستان کو سول اور ملٹری دونوں حکومتوں نے مضبوط مرکز کے لئے استعال کیا۔ اور اپنے آپ کو اس کے مخفظ کے طور پر پیش کر کے اپنے مغاوات کو پورا کیا۔ لیکن اس کے متیجہ میں چھوٹے صوبے اپنی خود مخاری اور حقوق سے محروم ہو گئے۔ ان کے نزدیک نظریہ پاکستان ایک ایبا ہتھیار اور حربہ ہے کہ جے استعال کر کے مرکز ان کی صوبائی شافت اور کلچل ور شے کو ختم کر رہا ہے۔ اس صورت عال کو دیکھتے ہوئے کچھ پاکستانی اسکالرز نے یہ ولیل دی ہے کہ پاکستانی اور کلچل ور شے کو ختم کر رہا ہے۔ اس صورت عال کو دیکھتے ہوئے کچھ پاکستانی اسکالرز چاہئے۔ اس سللہ میں حزہ علوی نے تھا ہے کہ "صرف اس طریقہ سے ہم نظریہ پاکستان کے بندھنوں اور پیچیدگیوں سے خود کو آزاد کر سکیں گے' اور اس صورت میں باکستان کے بندھنوں اور پیچیدگیوں سے خود کو آزاد کر سکیں گے' اور اس صورت میں اس کنفیوڑن سے نجات پا سکیں گے کہ جو نظریہ اور نہ ہب کے لماپ نے پیدا کیا ہے۔ کیونکہ اس نے سوائے تھادم و کش کمش اور بے چینی کے اور خوبہ پیدا نہیں کیا ہے۔ "دوری

### حواله جات

1- مماجر؟ ايم- او:

Ideology of Pakistan, Radio Pakistan Publication, 1971, p. II

2- آئي- الحج- قريشي:

Ideology of Pakistan, In: Ideology of Pakistan
Radio Pakistan Publication, 1971, p. 2.

Ideology of Pakistan, Lahore, 1976, p. 23

6- منیر:

Report of the Court of Inquiry, Lahore, 1954, p. 202

7- مميرنيازي:

Press in Chains, Karachi 1986, p. 34, 35.

8- منظور احمه:

Pakistan, The Emerging Islamic State, Lahore, 1866, p. 100

Jinnah: Studies in Interpretation, Karachi, 1981, p. 255-256.

12- رچ ؤى مند:

Making of Pakistan, Karachi, 1966, p. 100, 101.

Muslim Community of the Indo-Pakistan Sub-continent, Karachi, 1977, p. 95.

Muslim Rule in India and

- احمد على--

The Culture of Pakistan, and by R. Symond, Karachi, 1966, p. 197.

Pakistan,

21- اعتزاز احس:

Indus Saga and the Making of Pakistan. OUP
Karachi, 1996, p. 8.

Pakistan Studies, Karachi, 1989, p. 23.

24- حمزه علوى:

The Territorial basis of Pakistan Nationhood,
Lahore 1997, p. 21.

# تحریک خلافت: سیاست کواسلامی بنانے کاعمل

برصغیر ہندوستان کےمسلمان معاشرے میں بیفرض کرلیا گیا ہے کہ اگرمسلمانوں کوسیاسی طور پر متحرک کرنا' یا باعمل بنانا ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ مذہب اور مذہبی علامات کواستعال کیا جائے کی کوئکہ وہ سیاست کو مذہب کے ذریعہ سے سمجھتے ہیں اور جب مذہب وسیاست آپس میں فل جاتے ہیں تو ان کے جذبات میں جوش آتا ہے۔ اگر اس مفروضہ کو میجے تسلیم کرلیا جائے تو اس کا مطلب بیہوگا کہ مسلمان معاشرے میں سیاست کوزندہ 'جانداراورتو انار کھنے کے لیے مذہب کا ہونا ضروری ہے۔ بقول اقبال''جدا ہودیں سیاست سے توبن جاتی ہے چنگیزی'' یعنی اقبال کے خیال کے مطابق مذہب سیاست کو کنٹرول کر کے اس کے اخلاقی پہلوؤں کی حفاظت کرتا ہے۔ کیا در حقیقت ایسا ہی ہے؟ بیا میک بحث طلب مسلم ہے۔ کیونکہ تاریخی شواہداس بات کو ثابت كرتے ہيں كہ جب بھى باد شاہت يا آ مريت ميں اختيارات سمث كركى ايك فرديا جماعت كے ہاتھوں میں آ جاتے ہیں تو اس صورت میں علماء صاحب اقتدار لوگوں کی حمایت میں مذہب کو استعال کرتے ہیں اس فتم کی بہت ہی مثالیں ہیں کہ جب بھی حکمرانوں اور بادشاہوں کواپی مرضی کے فتوی ضروری ہوئے علاء نے ان کی فرمائش فوری طور پر بوری کر دی اور مذہب کو ان کی خواہشات کے تحت تبدیل کردیا۔اس کی ایک مثال تو موجودہ دور میں موجود ہے کہ جب مصر کے صدرسادات کواسرائیل کا دوره کرناتھا تو جامعہالا زہر کےعلاء نے فور اُس کو جائز قرار دے دیا۔ لہذا جب بھی سیاست اور مذہب آپس میں ملتے ہیں تو سیاست'اینے اختیارات اور طاقت کی وجہ سے ند ہب کواپنا تابع بنالیتی ہے اور علاء واہل اختیار کے ہاتھوں کھیلتے ہیں۔ اس کے برعکس ان ملکول میں کہ جہاں جمہوری روایات یا ادارے ہیں' ان معاشروں میں

علاء اپ نہ ہی منصوبوں کی بحیل کے لیے ساس جماعتوں کے ماڈل پر پارٹیاں تھکیل دیتے ہیں اور کوشش کرتے ہیں کہ انتخاب میں جیت کروہ سیاست کواپنے تالع کریں۔ لیکن جبوہ سیاست میں آتے ہیں تو انہیں ایسے مسائل اور نظریات سے دو چار ہونا پڑتا ہے کہ جن سے ان کی واقفیت اور آگی پوری طرح سے نہیں ہوتی ہے مثلاً نیشنل ازم سوشل ازم سیکولرازم اور جمہوریت اور بیکہ ان نے نظریات اور نظاموں کو کس طرح سے فد جب کی روشنی میں ہم آ ہنگ کریں۔ لہذا اس صورت حال میں بچھے علاء توقعی طور پران جدید نظریات کورد کرتے ہیں اور انہیں اسلام کے خالف گردانے ہیں۔ بچھے علاء اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ ان تصورات کو اسلامی بنا کران میں اور اسلامی تعلیمات میں مفاہمت بیدا کریں۔

یہ خیال کرتے ہوئے کہ برصغیر ہندوستان میں صرف اسلام کے ذریعہ ہی مسلمانوں میں سیاسی شعور پیدا کیا جاسکتا ہے مولانا ابوالکلام آزاد نے 1913ء میں حزب اللہ کے نام سے علماء کی آلیک پارٹی کی بنیاد ڈالی ۔ تاکدہ سیاست میں آئیں اور مسلمانوں کی راہنمائی اینے ہاتھوں میں لیں۔

ہندوستان میں ابھرنے والی خلافت تحریک کواس کی منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے کہ جب بہاں نوآ بادیاتی حکومت نے سیاسی مراعات دے کر سیاسی پارٹیوں اوران کی سرگرمیوں کی اجازت دے دی تھی علماء جواب تک مدرسوں اور کمتبوں کی حدود میں بند ھے ان کواس نئی صورت حال میں بیموقع ملا کہ وہ اپنے مدرسوں اور دہائش گاہوں سے باہر آئیں اور سیاست میں حصہ لیت ہوئے معاشرے میں سرگرم عمل ہوں۔ یہ پہلاموقع تھا کہ وہ سیاسی طور پر متحرک ہوئے کی ان ایک بار جب انہیں سیاست میں آنے کا موقع مل گیا تو انہوں نے نہ ب کواپنے سیاسی مقاصدے لیے بار جب انہیں سیاست میں آنے کا موقع مل گیا تو انہوں نے نہ ب کواپنے سیاسی مقاصدے لیے بار ایستعمال کیا۔

(1)

برصغیر ہندوستان میں سلاطین دہلی کے دور حکومت میں (1526-1206) میں پھے سلاطین نے اپنی حکومت کے استحقاق کے لیے عباسی خلفاء سے روابط قائم کرکے ان سے حکمرانی کی سندخلافت لی۔لیکن علامتی طور پر سلاطین جعداور عیدین کے خطبوں میں خلیفہ کا نام پڑھواتے

تتھے۔لیکن جب مغل خاندان تحکمراں ہوا تو اس نےعثانی خلفاء کا نام خطبہ میں شامن نہیں کرایا' بلکہ خود کو خلیفہ بچھتے ہوئے اپنا نام خطبہ میں پر معوایا۔اس کی وجہ بیتھی کدان کے مورث اعلیٰ تیمور نے عثمان سلطان بلدرم کو فکست دی تھی' اس لیے وہ ان کے مقابلہ میں خود کو افضل گر دانتے تھے۔ ہندوستان میں مغل با دشاہ کی سیاسی حیثیت اس وقت کمز ور ہو کرختم ہوگئی کہ جب یہاں ایسٹ انڈیا ممینی کا قتر ارقائم ہوگیا۔لہذا ہندوستان کے اندر بھی اس کی سیاست کواب تسلیم نہیں کیا جاتا تھا۔ اس کی مثال سلطان ٹیپو (1799-1782) کی ہے کہ جس نے اپنی حکومت کے لیے مغل بادشاہ کے بجائے عثان خلیفہ کے ہاں وفد بھیجا کہ اسے میسور کا جائز حکمراں تسلیم کیا جائے۔اس سے اس کا مقصد بيتها كهابك طرف تووه اپني مسلمان رعايا مين عثان خليفه كتعلق سے اظهار وفاداري حيا متا تھا' دوسرےاپنے مخالف مسلمان حکمراں نظام دکن کی برابری کا خواہش مندتھا' کیونکہ نظام خود کو مغلول کا وارث اور برتر سمجھتا تھا' اور نمپواوراس کے خاندان کواینے سے کم تر۔اگر چہ ٹیپوسلطان نے خلیفہ وقت سے سندتو حاصل کرلی' مگراس کے ساتھ حکومت برطانیہ کے دباؤ پرخلیفہ نے ٹیپویر بیز در ڈالا کہ وہ ان سے جنگ نہ کرے اس سلسلہ میں خلیفہ نے ایک فتو کا بھی جاری کیا کہ جس میں اہل برطانیہ سے جنگ کی مخالفت کی گئی تھی۔(1) اس سے بہرحال بیاندازہ ہوتا ہے کہ عثمان خلیفہ بھی اس مرحلہ پراپی سیاسی طافت و توت کھو چکا تھاا دراس کی حیثیت علامتی رہ گئی تھی ۔

ایک دوسری مثال سے میہ بات واضح ہوکر سامنے آتی ہے کہ ہندوستان میں عثانی خلیفہ کی وہ حیثیت نہیں تھی کہ جس میں وہ ہندوستان کے مسلمانوں کا محافظ بن کرا بھر تا۔ مثلاً جب سیداحمد شہید (وفات: 1831) نے سکھوں کے خلاف جہادتحریک شروع کی اور سرحد کے علاقے میں اسلامی حکومت قائم کی تو انہوں نے امیر المونین اور خلیفہ ہونے کا دعو کی کر دیا۔ (1827) اس کا مطلب میتھا کہ وہ عثمانی خلیفہ سے انکاری تھے اور اپنی خلافت کے دعویدار تھے۔ اگر چہان کی اپنی خلافت بہت کم وقت کے لیے رہی اور اسے برصغیر کی مسلمان اکثریت نے تسلیم نہیں کیا۔

اس کے بعد کے واقعات سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ ہندوستان میں برطانوی حکومت نے عثان خلیفہ کے دعویٰ کومقبول عام بنانے میں سرگری دکھائی کیونکہ اس کے ذریعیہ وہ اسپنے سیاسی

مقاصد کی تخیل چاہتے تھے۔ 1857ء کی بغاوت میں انہوں نے خلیفہ سے فتو کی لیا کہ سلمانوں کو انگریزوں سے جنگ نہیں کرنی چاہیے اور ان کا وفادار بن کر رہنا چاہیے۔ سیلویا جی ہیم انگریزوں سے جنگ نہیں کرنی چاہیے اور ان کا وفادات سے خاتمہ اور اس کے بعد' (Sylviva G. Haim) نے اپنے مضمون ''خلافت کے خاتمہ اور اس کے بعد' کی اسٹان کے انگری (The Abolition of the Caliphate and its after) میں کہ جو ٹامس آ رملڈ کی کتاب ''خلافت'' میں شامل ہے' کھا ہے کہ:

مسلمانوں کی حکومت کے زوال اگریزوں کے اقتداراور خاص طور سے
انگلتان کی مسلمان حکومت پرفتح کے بعد جو کہ انبیسویں صدی کے وسط
میں ہوئی اس صورت حال نے ہندوستان کے مسلمانوں کو سخت احساس
کمتری میں بنتلا کر دیا تھا وہ اس تلاش میں سے کہ اپنے لیے ایک الی
علامت و ھونڈیں کہ جو طاقت وقوت کا اظہار کر ہے۔اس عرصہ میں ابلاغ
عامہ کے فروغ کی وجہ سے وہ عثانی خلیفہ سے باخبر ہوئے جو کہ اس وقت
مایت میں پروپیگنڈ اکر رہا تھا اور اس سلسلہ میں اسے برطانوی
جمایت ماصل تھی۔ برطانوی مخافت میں عثان حکومت کی جمایت کر
رہا تھا اس لیے ہندوستان کی برطانوی حکومت نے کوشش کی کہ یہاں کے
تابد مسلمانوں کی وفاداری عثمان خلیفہ سے استوار کریں۔اس سے فائدہ
اٹھاتے ہوئے خلیفہ نے اپنے حق میں پروپیگنڈ الکیا اور خلافت کے اس
تصور سے پوراپورافائدہ اٹھایا کہ جوائل پورپ کے ذہن میں تھا (کہ خلیفہ
روحانی طور پردنیا کے تمام مسلمانوں کا سربراہ ہے)(2)

اس طرح سے ہندوستان کے مسلمانوں میں بیدخیال جڑ پکڑ گیا کہ عثانی خلیفہ مسلم دنیا کا سربراہ ہے۔ جب جمال الدین افغانی نے پان اسلام کی تحریک چلائی تو اس وقت خلیفہ سلطان عبدالحمید (1909-1876) نے ان جذبات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کوشش کی کہ مسلم دنیا میں اپنی سیاسی پوزیشن کو مشحکم کرے۔ سرسید احمد خال نے ہندوستان کے مسلمانوں کے مفادات کو

دیکھتے ہوئے اس خطرے کا اندازہ لگالیا تھا کہ اگران کی سیاسی دفاداریاں ملک کی سرحدوں سے
باہرر ہیں گی تو وہ حکومت کی نظروں میں مشتبہ ہوں گئے انہوں نے عثان خلافت کے اس دعویٰ کورد
کیا کہ دہ تمام مسلمانوں کا راہنما ہے۔ اس کے برعکس انہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں پرزور
دیا کہ دہ انگریز کی حکومت کے دفادار ہیں ادراس کو اپنا محافظ ہجمیں۔ 1857ء کے تجربہ کے بعدوہ
اس نتیجہ پر پنچے تھے کہ مسلمانوں کو خصرف سیاست سے دور رہنا چاہیے۔ بلکہ انگریز کی حکومت
سے اپنی دفاداری مضبوط کرنی چاہیے۔ تاکہ ان پر جوشک وشبہات ہیں ان کا خاتمہ ہو۔ لہذا ان کی
دلیل بیتی کہ جہاں خلیفہ کا سیاسی اقتد ارنہیں ہے دہاں اسے محافظ اور دیں کا دفاع کرنے والانہیں
سلیم کرنا چاہیے۔ چونکہ ہندوستان کے مسلمان عثان حکومت کے ماتحت نہیں اور نہ بیہاں اس کا
اقتد ارہے۔ اس لیے مسلمانوں کے لیے خلیفہ کا دفادار ہونا ادر اسے اپنا حکم ال سلیم کرنا قطعی
غیرضر دری ہے۔ (3)

(2)

1857ء ہندوستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے تاہی اور المیہ کا باعث تھا۔ اس کے فوراً بعد انہوں نے خود کو بے سہارا اور غیر محفوظ پایا' اس صورت حال میں پہلا رد عمل علماء کی جانب سے آیا کہ جنہوں نے غیر ملکی اقتد ار اور نو آبادیاتی نظام میں ند بہب کے دفاع اور ند ہی شاخت کے بچاؤ کے لیے مدرسہ دیو بند کی 1867ء میں بنیاد ڈالی تا کہ ہندوستانی مسلمانوں کو شہری معاملات میں را ہنمائی کرسکیں اور جدیدیت کی جواہر اٹھی ہے' اس سے ان کو بچاسکیں۔ مدرسہ میں جودار الافقاد قائم کیا گیا اس کا مقصد یہ تھا کہ مسلمان تمام سیاسی' معاشی' ساجی اور ند ہی معاملات میں ان سے رجوع کریں۔ بیدرسہ بہت جلدروایتی ند ہی تعلیم کا مرکز بن گیا' اور یہاں نہ صرف میں ان سے رجوع کریں۔ بیدرسہ بہت جلدروایتی ند ہی تعلیم کا مرکز بن گیا' اور یہاں نہ صرف بی مضیر سے بلکہ دوسرے ہما یہ مول سے بھی طالب علم تعلیم کے حصول کے لیے آنے لگے۔ اس برصغیر سے بلکہ دوسرے ہما یہ وہ دو کو کمیوٹی کا را ہنما اور لیڈر سیجھے لگیں اس حیثیت میں انہوں ادارہ کی وجہ سے علماء کو یہ موقع ملاکہ وہ خود کو کمیوٹی کا را ہنما اور لیڈر سیجھے لگیں اس حیثیت میں انہوں نے جدیدیت کا مقابلہ کرتے ہوئے روایات کے خفظ میں انہ کی دار ادا کیا۔

اس کے برعس سرسیداس نقط نظر کے حامی تھے کہ مسلمانوں کی ترتی اور بہود کے لیے

ضروری ہے کہ وہ جدیدیت کو اختیار کریں اور خود کو فرسودہ روایات ہے آزاد کریں اس مقصد کو ذہن میں رکھتے ہوئے انہوں نے علی گڑھ کالج کی بنیاد ڈالی (1877) تا کہ مسلمان جدید تعلیم حاصل کرے حکومت کی ملازمتوں میں آئیں اور برطانوی حکومت کے وفادار رہتے ہوئے اپنی کمیونی کے لیے باعث فلاح و بہبود ہوں۔ دیو بنداور علی گڑھ دونوں ابتدائی دور میں سیاست سے علیحدہ رہے۔ دونوں اداروں کا مقصد یہ تھا کہ 1857ء کی صورت حال کے بعد مسلمانوں کو دوبارہ سے کس طرح اور کیوں کر متحرک کیا جائے۔ 1906ء میں جب مسلم لیگ کا قیام عمل میں آیا تو اس میں جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کا محدود طبقہ شامل ہوا'تا کہ اس پلیٹ فارم کے ذریعے وہ سیاسی حقوق میں جدید تعلیم یافتہ مسلمانوں کا محدود طبقہ شامل ہوا'تا کہ اس بندائی دور میں مسلم لیگ نے برطانوی حکومت میں جو بی حاصل کریں اور حکومت کا تعاون بھی۔ اس ابتدائی دور میں مسلم لیگ نے برطانوی حکومت ہوں بی وفاداری کا اعلان کیا'لیکن ان کے نقط نظر میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب 191ء میں برطانوی حکومت نے بنگال کی تقسیم کوختم کر دیا'اور یہی سال تھا جب ترکی اور اٹلی کی جنگ میں' برطانوی حکومت نے بنگال کی تقسیم کوختم کر دیا'اور یہی سال تھا جب ترکی اور اٹلی کی جنگ میں' مراحمت کے جذبات بیدا ہوئے۔ اس تبدیلی کا اندازہ' برطانوی حکومت کے انٹیلی جنس بیورو کو بھی مراحمت کے جذبات بیدا ہوئے۔ اس تبدیلی کا اندازہ' برطانوی حکومت کے انٹیلی جنس بیورو کو بھی ہوں۔ چنانچیاس کے اسٹینٹ ڈائر کیکٹر نے اپنی رپورٹ میں کھیا کہ:

 اس زمانہ میں ابوالکام آزاد کے الہلال البلاغ مولانا محمطی جوہر کے اردو اخبار ہمدرد اور انگریزی اخبار کامریڈ اور پنجاب میں ظفر علی خال کے زمینداراخبار نے پان اسلام ازم اور عثانی خلافت کی ہمدردی اور ترکول سے تعلق وعجت کے جذبات کو ابھار نے میں سرگرم حصہ لیا۔ 1912ء میں ڈاکٹر انصاری کی سربراہی میں ایک طبی مشن ترکی گیا تا کہ ترکی افواج کی مدد کر سکے 1913ء میں خدام کعبہ کے نام سے ایک انجمن کی بنیاد ڈالی گئ تا کہ سلمانوں کی مقدس مقامات کی پور پی اقوام کے حملول سے بچاؤ کی تحریک چلائی جاسے۔ پہلی جنگ عظیم کے وقت ہندوستان کے مسلمانوں کی خواہش تھی کہ ترکی اس جنگ میں جرمن کا حلیف بن گیا تو خلیف کی جہاد مسلمانوں کی خواہش تھی کہ ترکی اس جنگ میں جرمن کا حلیف بن گیا تو خلیف کی جہاد سے بیفتو کی شائع ہوا کہ بیا تحادی طاقتوں کے خلاف ایک جہاد ہوئی اور ایسا نظر آیا کہ اتحادی طاقتیں ترکی کو شکست ہوئی اور ایسا نظر آیا کہ اتحادی طاقتیں ترکی کو شکست موئی اور ایسا نظر آیا کہ اتحادی طاقتیں ترکی کو کھڑے کہ جب جنگ میں ترکی کو فکست مسلمانوں کے لیے عثانی خلافت ایک ہم فرہی علامت ہوئی۔

صورت حال بیتھی کہ تقریباً تمام مسلمان ممالک یورپی طاقتوں کے تسلط میں تھے۔ صرف ترکی وہ واحد ملک رہ گیا تھا کہ جواپی کمزوری کے باوجود خود مختاری کو برقرار رکھے ہوئے تھا۔ ہندوستان کے مسلمانوں کواس وقت تک سرحدوں سے پارکسی اور طاقت پر بھروسہ کرنے کی ضرورت پیش نہیں آئی' جب تک کہ خل حکمراں اقتدار میں تیے' لیکن ان کے زوال نے انہیں عثمان حکومت کی طرف متوجہ کیا اوراس کی شان وشوکت سے انہوں نے اپنی کم مائیگی کودور کرنے کی کوشش کی اگر چہسر سید پان اسلام ازم کے مخالف تیے' مگر انہوں نے بھی اس سلسلہ میں اپنے خالات کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ:

''ایک وقت تھا کہ بہت ساری مسلمان حکومتیں تھیں' اور ہمیں اس وقت کوئی زیادہ صدمہ نہیں ہوتا تھا کہ جب ان میں سے کوئی ایک ختم ہو جاتی تھی' اب اس کے مقابلہ میں بہت کم مسلمان ریاستیں رہ گئی ہیں' اس لیے اگر کوئی جھوٹی سی ریاست ختم ہو۔ تو ہمیں نقصان کا احساس ہوتا ہے۔ اگر ترک کوفتح کرلیاجاتا ہے تو یہ ہارے لیے المیعظیم ہوگا۔ کیونکدوہ آخری طاقت ہے کہ جواسلام کے نام پر باقی رہ گئ ہے۔(5)

بلقان کی جنگوں کے دوران ہندوستانی مسلمان جذباتی طور پراور زیادہ عثانی خلافت سے قریب ہو گئے۔ بیجاد ہوگئے۔ بیجار قریب ہو گئے اوراس کی بقاو و جودکو برقر ارر کھنے کی خواہش اور زیادہ گہری ہوگئی۔ بیجذبات یہاں تک پنچے کہ اسلام اور ترکی ان کے لیے لازم والمزوم ہو گئے۔اس لیے ترکی کوخطرے کا مطلب ہوا کہ اسلام خطرے میں ہے۔

(3)

پہلی جنگ عظیم کے دوران مسلم لیگ اور کا گرس دونوں کی جانب سے یہ کوششیں ہوئیں کہ ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کر کے جو متناز عدمسائل ہیں ان کاحل ڈھونڈ ا جائے تا کہ دونوں کیونٹیز میں باہمی تعاون ہو۔ان کوششوں کے نتجہ میں 1916ء کا معاہدہ کھؤعمل میں آیا کہ جس کو کا میاب بنانے میں مجمع علی جناح کا پورا پورا تعاون تھا۔اس وقت مسلم لیگ کی سیاست کا مذہب سے کوئی تعلق نہیں تھا، لیکن اس کا مطمع نظر بیتھا کہ مسلمانوں کے لیے سیاس حقوق حاصل کیے جائیں۔خلافت کا مسئلہ اس مرحلہ پر اہم نہیں تھا اور نہ ہی سیاست کا اہم ایشو بنا تھا۔لیکن جائیں۔خلافت کا مسئلہ اس مرحلہ پر اہم نہیں تھا اور نہ ہی سیاست کا اہم ایشو بنا تھا۔لیکن جائے کے خاتمہ پر جب ترکی کوشکست ہوئی اور عربوں نے عثان امپیریل ازم کے خلاف پور پی طاقتوں کی سرپرسی میں بعناوت کی تو اس صورت حال سے ہندوستان کے مسئمانوں کا متوسط طبقہ پر پیشان ہوا۔سیاسی حالات نے اس وقت پلٹا کھایا کہ جب 1918ء میں دبلی میں مسلم لیگ کا اجلاس ہوا۔ جلسہ کے صدر ڈاکٹر انصاری نے اس میں علاء کو بھی شولیت کی دعوت دی۔تا کہ ان کی ہمی حمایت حاصل کی جاسے۔اس دعوت کو علاء نے بری خوثی سے قبول کر لیا کیونکہ اس کا مطلب بیض جا بیداور یور پی تعلیم یا فتہ لوگوں کے مساوی سمجھا گیا ہے اور سیاسی معاملات میں ان بی تو تان جذبات کا اظہار مولوی کھایت اللہ نے ان الفاظ میں کیا:

میرا ہمیشہ سے بدایمان رہا ہے کہ مسلمانوں کے لیے ند بہ اور سیاست ایک ہی چیز کے دونام ہیں در حقیقت ان کا ند بہ ان کی سیاست اور ان کی سیاست ان کا فدہب ہے۔ اب تک ان کے ذہن میں بیقا کہ انہوں نے علماء کو فدہب کی ذمہ داری دے دی ہے جب کہ سیاست کوآل انڈیا مسلم لیگ کے راہنماؤں اور اس قتم کی دوسری جماعتوں کے حوالہ کر دیا ہے۔ لیکن جب علماء کوآ واز دی گئی وہ خوشی ومسرت اور واضح تعاون کے ساتھ سیاست میں شامل ہونے کے لیے آگئے۔ (6)

چودھری فلیق الزمان جو کہ اودھ سے مسلم لیگ کے ایک اہم را ہنما سے انہوں نے ندہ ب
اور سیاست کے اس اشتراک اور اس سے پیدا ہونے والے خطرات کو پوری طرح سے بھانپ لیا
تھا'اس لیے انہوں نے اس موقع پر کہا تھا کہ یا تو ان سے نجات حاصل کراؤور نہ یہ تمام ہندوستان کو
اپنے نرفہ میں لیے لیس گے۔ (7) آنے والے واقعات نے ثابت کردیا کہ درحقیقت وہی ہوا کہ
جس کی پیشن کوئی چودھری فلیق الزماں نے کی تھی۔ اس کے بعد سے مسلم سیاست کا سب سے اہم
مسلہ خلافت کا ہوگیا' اور دوسرے اہم مطالبات وہ مسائل پس منظر میں چلے صحح اس کی وجہ سے
سیاست پر ندہ ب کا غلبہ ہوگیا' جب نہ یہ ب نے سیاست کواپی لیسٹ میں لیا تو اس کا منطق نتیجہ
سیاست پر ندہ ب کا غلبہ ہوگیا' جب نہ یہ ب نے سیاست کواپی لیسٹ میں لیا تو اس کا منطق نتیجہ
سیاست پر ندہ ب کا غلبہ ہوگیا' جب نہ یہ ب نے سیاست کواپی لیسٹ میں ان اور صحر اس کا منطق نتیجہ
سیاست پر ندہ ب کی رام ہمائی کی باگ ڈور یورپی اور جد بدتھیم یافتہ لوگوں کے بجائے اب علماء
سیاست کے ہاتھوں میں آگئی۔ علی برادران جنہوں نے کہ اپنی سیاست کا آغاز اعتدال پندنظریات کے
ساتھ کیا تھا' لیکن وقت اور حالات کے ساتھ ان میں تبدیلی آئی اور دونوں حضرات مولا نا ہو گئے'
ساتھ کیا تھا' لیکن وقت اور حالات کے ساتھ ان میں تبدیلی آئی اور دوبہ قبہ پرین کراپی شکل وصورت
مولو یوں کی تی کرئی۔

اس پیریڈ کا اہم پہلویہ ہے کہ سیاست کے تمام عمل میں اب خلاف آل انڈیا خلافت کمیٹی جو کہ 1919ء میں قیام میں آئی تھی 'پوری طرح سے حاوی ہوگئی اور مسلم لیگ کی حیثیت گھٹ کر ٹانوی ہوگئی۔

جیسے علماء سیاست میں آئے ویسے ہی تحریک کا کردار تبدیل ہوکررہ گیا۔سب سے پہلا اثر تو بیہواکہ مذہب کے نام پرمسلمانوں کے جذبات کو ابھارا گیا۔ پر جوش اور جذباتی تقریریں آئے دن کا سلسلہ ہو گئیں کہ جن میں زبان و بیان کے ذریعہ لوگوں کو ابھارا جاتا تھا۔ اگر اس دور ۔ کے اخبارات کا مطالعہ کیا جائے تو اندازہ ہوگا کہ کس طرح بیانات اور تقریروں کے ذریعہ مسلمانوں کو غیرت دلاکراور فد بہت کے نام پر انہیں متحرک کیا جار ہاتھا۔ مثلاً فرتی کل کے مولا ناعبدالباری اپنی تقریروں میں نہصرف اپنے خالفین کو تنبیہ کررہ ہے تھے بلکہ انہیں ملیا میٹ کرنے اور تہس نہس کرنے کی دھمکیاں بھی دے رہ بل میں مسلم لیگ کے ایک اجلاس میں انہوں نے کہا کہ وہ اپنے کہوئے ایک لفظ سے پوری دنیا کو ہلادیں گے اور قلم کی ایک جنبش سے لوگوں کو تقرادیں کے دوا اپنی کہوئے ایک لفظ سے پوری دنیا کو ہلادیں گے اور قلم کی ایک جنبش سے لوگوں کو تقرادیں خوب جذباتی تقاریر ہوئیں شوکت علی نے پر جوش انداز میں اعلان کیا کہ وہ اپنی جان و مال خانہ کعبہ کی حفاظت میں قربان کر دیں گے۔ اپنی تقریر کے خاتمہ پر انہوں نے سامعین سے سوال کیا کعبہ کی حفاظت میں قربان کر دیں گے۔ اپنی تقریر کے خاتمہ پر انہوں نے سامعین سے سوال کیا کہ کہ کیا وہ برطانہ کی رعیت رہنا پند کریں گے یا اس کے مقابلہ میں مسلمان ہونے کو ترجے ویں کہ کے۔ اگر وہ برطانوی حکومت کے وفادار رہنا پند کرتے ہیں تو اس صورت میں وہ ان سے تمام تقلقات ختم کر کے شہادت کے متنی ہونا جا ہیں گے۔ (9)

یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ گاندھی جی نے خلافت تحریک کی کیوں حمایت کی؟ کونکہ یہ اسلامی مسلم تھا اور اس کا ہندوستان کی سیاست سے کوئی تعلق بھی نہیں تھا؟ جیسا کہ گمیل منو (Gail Minault) نے کھھا ہے کہ مولا نامح علی گاندھی کے سیاس نظریات سے بہت زیادہ متاثر شخے۔خاص طور سے اس کے بعد سے کہ جب گاندھی جی نے کلکتہ میں طالب علموں کوخطاب کرتے ہوئے کہا تھا کہ'' سیاست کو فد ہب سے جدانہیں کیا جا سکتا ہے۔''(10) بیسیاس نظریات گاندھی ہی اور خلافت تحریک کے راہنماؤں کو قریب لے آئے۔ مولانا عبدالباری نے گاندھی جی سے درخواست کی کہ وہ خلافت تحریک میں ان کے ساتھ تعاون کریں۔ بیدوہ وقت تھا کہ گاندھی جی رونٹ بل اور پنجاب میں ہونے والے مظالم کے خلاف تحریک چلانے کا منصوبہ بنار ہے تھے۔ رونٹ بل اور پنجاب میں ہونے والے مظالم کے خلاف تحریک چلانے کا منصوبہ بنار ہے تھے۔ گاندھی جی کا ندھی جی بیآ سان تھا کہ وہنا ہے کہا نے علی برادران اور علماء کے ساتھ گفت وشنید کریں' کیونکہ ایک تو جناح خلافت تحریک کے حامی نہیں تھے' دوسر سے سیاست میں ان کا رویہ

نہ ہی نہیں تھا اور وہ جذبات کے بجائے عملی تقاضوں کو پیش نظرر کھ کر بات چیت کرتے تھے۔ لہذا علاء اور ان کی سیاست میں زمین آسان کا فرق تھا۔

اس اتحاد کا بتیجہ بیہ واکہ خلافت تحریک اور کا نگرس نے مشتر کہ طور پر عدم تعاون کی تحریک و ملک کر جلایا۔ 1920ء میں علاء نے ایک' متفقہ فتو گ' شائع کر دیا جس میں مسلمانوں سے کہا گیا تھ کہ نہ ہبی طور پر ان پر فرض نہیں ہے کہ وہ حکومت کے ساتھ تعاون کریں۔ اس کے ابتدائیہ میں کہا گیا تھا کہ اسلام کے دشمنوں کے ساتھ تعلق حرام ہے۔ جو اسلام کے دشمن میں خدانے ان کے ساتھ ہرتم کے تعاون کو معاوضہ ملتا ہو یا خفیہ ہو اس کے عوض معاوضہ ملتا ہو یا خفیہ ہو اس کے عوض معاوضہ ملتا ہو یا خاری ہو۔ جولوگ ان کے ساتھ کی قتم کے روابطر کھتے ہیں وہ ظالم ہیں۔ (11)

اس پوری تحریک میں گاندھی جی تحریک کے اہم راہنما بن محیے علی برادران اور علماء ان کے تعاون کی وجہ سے ان کی شان میں تصید ہے گانے گئے۔لیکن اس تعاون کا جلد ہی اس وقت خاتمہ ہوگیا کہ جب 1922ء میں چورا چوری کے قریب لوگوں نے ایک ہظامہ کے بعد پولس چوکی کو آگ دی اوراس میں بند پولس والوں کو زندہ جلا دیا۔ اس واقعہ کے بعد گاندھی جی نے عدم تعاون کی تحریک کو اس وقتہ سخت وهیکا لگا کہ جب تعاون کی تحریک کو اس وقت سخت وهیکا لگا کہ جب المحاون کی تحریک کو اس وقت سخت وهیکا لگا کہ جب 1924ء میں مصطفیٰ کمال نے خلافت کا خاتمہ کردیا۔

**(4)** 

خلافت تحریک کا تجزیہ کرتے ہوئے ہم اس نتیجہ پر پینچتے ہیں کہ اس نے ہندوستان میں مسلمانوں کی سیاست کو فدہبی بنانے میں اہم کر دارادا کیا ہے جس کی وجہ سے مسلمانوں میں صحیح سیاس شعور پیرانہیں ہوا ' بجائے اس کے کہ وہ اپنے مسائل کوسیاسی نقط نظر سے د کیھتے اوراس کی روشنی میں ان کاحل تلاش کرتے انہوں نے ہرایشوع اور مسئلہ کواب فدہب کی روشنی میں د کھنا شروع کر دیا 'اوراس کے جی یا فلط ہونے کا معیار بھی فدہب کو تراردیا ' ایک مرتبہ جب فدہب سیریم اتھار ٹی ہوگیا' تو مسلم کمیونی کی راہنمائی بھی علماء کے پاس آگئی۔اس کا اندازہ خلافت تحریک کے دوران ہونے والے واقعات سے بخو بی ہوتا ہے کہ جب اس قسم کی کوششیں ہوئی کہ شرعی عدالتیں دوران ہونے والے واقعات سے بخو بی ہوتا ہے کہ جب اس قسم کی کوششیں ہوئی کہ شرعی عدالتیں

قائم کی جائیں اورز کو قائوجم کرنے کا نظام نافذ کیا جائے۔اس عمل میں مسلمانوں میں ندہبی شعور تو گہرا ہوا مگر سیاس شعورو آ گہی سے وہ دور ہوتے چلے گئے۔ جب کہ اس کے برعکس کا نگرس پارٹی نے سیاسی ایجنڈ اکواپناتے ہوئے اس پرعمل کیا 'جس نے اس کے حامیوں میں (جن کی اکثریت ہندوؤں کی تھی ) سیاسی پختگی کو پیدا کیا۔

ہندوستان کے مسلمان عثان خلافت کے سحر میں اس قدر گم ہوئے کہ انہوں نے اس کی تاریخ اوراس کی سامراجیت کے بارے میں بالکل غورنہیں کیا اور نہ بیسوال اٹھایا کہ عثان امپیریل ازم نے عربوں کی آزادی کوختم کر کے ان کے ساتھ کیوں نارواسلوک رکھا ہوا ہے؟ اس لیے جب عربوں نے ترکوں کے خلاف بعناوت کی تھی ہندوستانی مسلمانوں کے لیے بینا قابل فہم تھا کہ عرب اور ترک آپس میں کیوں لڑ سے ہیں۔ سیاسی علم اور نا پختگی کی وجہ سے وہ امپیریل ازم اوراس کی وجو ہات و اثر ات سے بھی ناواقف رہے۔ شہادتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ تعلیم یا فتہ مسلمان بھی عثان سلطنت اوراس کی تاریخ سے ناواقف سے اور انہیں اس کا اندازہ نہیں تھا کہ عثان سلطنت کے ادارے اسلام کی تعلیمات پر بنیاد نہیں رکھتے ہیں۔ بلکہ ان کا ڈھانچہ مذہب سے دور سیاسی کے ادارے اسلام کی تعلیمات پر بنیاد نہیں رکھتے ہیں۔ بلکہ ان کا ڈھانچہ مذہب سے دور سیاسی میروریات پر ہے۔ انہیں عثمان خلافت سے اس صدتک جذباتی لگاؤ ہوگیا تھا کہ انہوں نے اس کی مروریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں مروریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں مروریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں مروریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں مروریوں اور زوال پذیر ہوتی روایات کے بارے میں تجزیہ کرنے کی ضرورت ہی محسون نہیں

خلافت تحریک کے سلسلہ میں ایک تیمرہ یہ ہے کہ اس نے پچھ عاصل کرنے کے بجائے ،

ہر متان کے مسلمانوں کی تو انائی کوضائع کیا 'انہوں نے اپنے مسائل کے جن سے ان کا تعلق تھا ،

انہیں جملا دیا۔ اور ایک ایسے مسئلہ میں الجھ کررہ گئے کہ جوان کے لیے قطعی فائدہ مندنہیں تھا اور نہ بس سے ان کا گہر اتعلق تھا۔ اس وجہ سے جب خلافت کے ادارے کا خاتمہ ہوا' تو اس سے انہیں سخت صدمہ ہوا' اور ان کی سجھ میں نہیں آیا کہ اب وہ کیا کریں؟ اس سلسلہ میں ایک نقط نظر میہ ہے کہ ضافت تحریک درخقیقت خلاف کے ادارے کے شخط یا اس کے بچاؤ کے لیے نہیں تھی۔ بلکہ یہ کومت برطانیہ کے خلاف احتجاج تھا' خلافت کو بطور علامت استعال کیا گیا تا گذاس کے ذریعہ کومت برطانیہ کے خلاف احتجاج تھا' خلافت کو بطور علامت استعال کیا گیا تا گذاس کے ذریعہ کومت برطانیہ کے خلاف احتجاج تھا' خلافت کو بطور علامت استعال کیا گیا تا گذاس کے ذریعہ

ہے ہندوستان کے مسلمانوں کو متحرک اور فعال بنایا جائے اور انہیں سیاست میں لایا جائے۔ مشیرالحق نے اس سلسلہ میں ابوالکلام آزاد کا دفاع کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: ''آزاد کے ذہن میں ایک تعین شدہ سیاسی پروگرام تھا'وہ اس کے ذرایعہ علاء کوسیاست کے میدان میں لانا چاہتے میں ایک تعین شدہ سیاسی پروگرام تھا'وہ اس کے ذرایعہ علاء کوسیاست کے میدان میں لانا چاہتے متھے مزیدوہ مسلمانوں کو مذہب کے نام پرا بھار کرسیاسی طور پر برطانوی حکومت کے خلاف، جدوجہد کے لیے تیار کرنا چاہتے تھے۔''(12)

سمیل منو نے خلافت کی تاریخ کے آخر میں تبھرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس تحریک کی وجہ سے مسلمان معاشرہ کا ہر طبقہ متحرک ہُوگیا۔ان میں مزدور عورتیں اور عام لوگ شامل تھے بیرسب لوگ ہوتھم کی سیاسی سرگرمیوں میں جلئے مظاہر ئے بائیکا ہ اور ہڑتال میں شامل ہوگئے۔اس طرح خلافت اور عدم تعاون نے ہندوؤں اور مسلمانوں کو آپس میں ملانے میں مدد کی۔(13)

اگران تیمرون کا تجزیہ کیا جائے تو اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ ہندومسلم اتحاد وقتی ثابت ہوا'
کونکداس کی بنیاد جذبات پرتھی عملی سیاست اور پختگی پر نتھی ۔عدم تعاون کی تحریک کے خاتمہ پر
گاندھی جی کوان ہی علاء نے تنقید کا نشانہ بنایا کہ جواس سے پہلے ان کی تعریف میں مصروف تھے۔
یہ ہا جا تا ہے کہ گاندھی جی نے اپنی عدم تشدد کی پالیسی کو مقبول بنانے میں مسلمان راہنماؤں سے
مدد کی مگر جب ان کا مقصد پورا ہوگیا تو انہوں نے انہیں تنہا اور بے یارومددگار چھوڑ دیا۔در حقیقت
خلافت اور عدم تعاون دونوں نظریات ایک دوسرے سے متضاد تھے اور میمکن ہی نہ تھا کہ ان
دونوں کو آپس میں ملایا جاسکے قومی نقط نظر رکھنے والے مورخ جو کہ خلافت اور عدم تعاون کے
اشتراک کی تعریف کرتے ہیں اور اسے برطانوی حکومت کے خلاف اہم تحریک قرار دیتے ہیں وہ
کوتو ڑا اور سیاست و نہ ہب کے اشتراک نے آگے چل کر نہ ہی شاختوں کو ابھارا۔ اس کے نتیجہ
میں ہندوستان میں چومضر اثر ات نگلنے ان کا اندازہ دو واقعات سے بخو بی ہوتا ہے۔مثل مولا نا
میں ہندوستان میں جومضر اثر ات نگلنے ان کا اندازہ دو واقعات سے بخو بی ہوتا ہے۔مثل مولا نا
یہ مشورہ دیا کہ ان کا نہ ہی فرض ہے ہے کہ وہ ہندوستان کو داراطر ب قرار دیا اور مسلمانوں کو
یہ مشورہ دیا کہ ان کا نہ ہی فرض ہے ہے کہ وہ ہندوستان سے ہجرت کر جا کیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ

خاص طور سے سندھاور پنجاب کے عام مسلمانوں نے اپنے گھر 'زمینیں اور جائیدادکوفر وخت کیا اور افغانستان کی طرف ہجرت کی کہ جوان کے نزدیک وارالسلام تھا۔ افغانستان کے امیر نے بھی یہ اعلان کر دیا کہ جواس کے ملک میں آئیں گے وہ انہیں زمین اور رہائش فراہم کرے گا۔ جب مہا ہرین کے قافظ افغانستان کہنچ تو انہیں اندازہ ہوا کہ وہاں ان کے لیے پچھنہیں ہے 'لہذا یہ مہا ہرین بے سروسامان حالت مین واپس آئے اور یہاں آکر دوبارہ سے ان مسائل کا سامنا کیا کہ جن سے گھراکروہ بھاگے تھے۔ اس پورے عمل میں گئ سولوگ دوران سفر موت سے ہم کنار ہوئے اور جو واپس آئے انہیں نہ گھر ملا اور نہ جائیدا د۔ جن مولوی صاحبان نے بیفتوی جاری کیا تھا' وہ خود ہندوستان ہی میں رہے اور اپنے فتوی پڑمل نہیں کیا۔ مالدار اور صاحب حیثیت لوگوں نے بھی ہجرت نہیں کی اس لیے ان عام لوگوں کی قربانیوں اور تکالیف کا ان پرکوئی اثر نہیں ہوا' اور یہ بھی تاریخ کے اس عمل میں ضائع ہوئیں۔

سیاست و ند بہ کے اشتر اک اور جذبات کی اس فضا میں دوسرااہم واقعہ موبلہ کسانوں کی بیابھی بعناوت ہے کہ جنہوں نے اپنے ہندوز مینداروں کے خلاف آ واز اٹھائی۔ موبلہ اس سے پہلے بھی اپنے معاشی استحصال کے نتیجہ میں بغاوت کی خیصے۔ اس موقع پر انہوں نے خلافت کی مذہبی علامت کو استعمال کرتے ہوئے اپنی معاشی بدعالی کو بہتر بنانے کے لیے تحریک چلائی 'کیکن ان کی بغاوت کو تنی سے کچل دیا گیا اور ان کی ہمدردی میں کسی نے پر زور آ واز نہیں اٹھائی 'اور نہ ہی ان تکالیف کو دور کرنے کی کوشش ہوئی۔

خلافت تحریک کا ایک اہم پہلویہ جمی ہے کہ اس نے مذہب کے نام پرلوگوں سے چندہ کی اپیل کی زیادہ چندہ دیے والوں میں اکثریت بمبئی کے مسلمان سیٹھ تھے کہ جنہوں نے اس تحریک میں ملی خلیا دور پر حصہ لیا۔ ان کے علاوہ عام لوگوں نے بھی دل کھول کر چندہ دیا۔ جب بھی عوامی جلیے و میں میں اس کی اپیل کی جاتی تھی تو اس کا ردعمل شبت ہی ہوا کرتا تھا۔ اس وجہ سے تحریک کے رہنما مسلمل ور رے کرتے تھے تا کہوہ مسلمانوں کو خلافت کے لیے سرگرم عمل کر کے ان سے چندہ وصول کریں ہے میں ہوا کرتا ہے کہ جوان کے شہر مار ہرہ میں ہوا وصول کریں ہے میں ہوا

تھا۔ وہ میرے ذہن میں اب تک مولا نا حامد اور ان کے بھائی ماجد بدایونی کی خطابت کی خوشگوار یادیں باتی ہیں۔ یہ جذباتی ماحول خلافت تحریک کے خزانہ کے لیے بہت اچھا ثابت ہوا۔ خواتین جو کہ پردے چیچے تھیں انہوں نے اپنے وہ تمام زیورات جو وہ اس وقت پہننے ہوئے تھیں' وہ اتار کر بطور چندہ دے دیے ہم نو جوانوں نے انہیں جع کر کے مولویوں کے حوالہ کر دیا۔' (14) لیکن اس چندہ کا استعمال کیا ہوا؟ اس کی خبر لوگوں کو اس وقت ملی کہ جب اکا وُنٹ کی جائج پڑتال ہوئی اور پیتہ چلا کہ اس میں بری طرح سے غین ہوا ہے اور خرچہ ہیں بھی بے ضابطگیاں ہیں۔ اس نے نہ صرف خلافت تحریک کے راہنماؤں کی دیانت داری کو داغدار کیا' بلکہ پوری تحریک اخلاقی طور پر متاثر ہوئی۔

خلافت تحریک کااگر ہندوستان کے پس منظر میں تجزیہ کیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ
یہ ہندوستان میں مسلمانوں کے متوسط طبقہ اوراس کی شناخت سے جڑی ہوئی تھی 'شناخت کی تلاش
میں انہوں نے فد ہب کا سہارالیا اور خلافت ان کے لیے ایک ایسی علامت بن گئی کہ جس نے
انہیں سیاسی طور پر متحرک ہونے میں مدد دی۔ مگر عام مسلمان جن میں کاشتکار کسان دستکار اور
مزدور شامل سے وہ اس تحریک سے دورر ہے۔ لیکن تعلیم یافتہ مسلمان طبقہ جواس تحریک میں فعال
مزدور شامل سے وہ اس تحریک سے دورر ہے۔ لیکن تعلیم یافتہ مسلمان طبقہ جواس تحریک میں فعال
مزال سے کے جاتبہ فروال پذیر ہوا تو لبرل اور سیکور مسلمان راہنماؤں نے بھی فد ہب اوراس کی
علامت کوا پنے سیاسی مقاصد کے لیے استعال کیا۔ اس پورے مل میں ایک ایسی زبان وجود میں
مقائر میں فرہی اصطلات اور محاوروں کا سیاسی طور پر استعال ہونا شروع ہوگیا۔

یہاں پرایک سوال اور پیدا ہوتا ہے اور وہ یہ کہ کیا برطانوی حکومت نے خفیہ طور پراس تحریک کی حمایت کی تھی؟ اس کا ایک جواب تو ہیہ ہے کہ 1920ء میں سیورے کے معاہدے کے بعد اشحاد یوں کوایک ایسے خلیفہ کی ضرورت تھی کہ جوسیاتی طور پر کمزور ہواوران پرانحصار کرتا ہوتا کہ اس کے ذریعہ سے وہ اپنے مقاصد پورے کریں 'کیونکہ اس کے مقابلہ میں مصطفیٰ کمال کی شخصیت تھی کہ جواتحاد یوں کے منصوبے کے خلاف تھا اور کسی بھی صورت میں معاہدے کی شرائط تسلیم کرنے پر

تیار نہیں تھا۔ اس مرحلہ پر جب مسلمانوں کی جانب سے آغا خاں اور امیر علی کی راہم ائی میں ایک وفد ترکی گیا تا کہ خلافت کو قائم رہنے کی اپیل کرے تو اس نے بھی ترکوں میں شک وشہات کو پیدا کیا ، جیسا کہ اسمتھ نے کھا ہے کہ: ''ترکی کاغازی امیر علی اور ہز ہانس آغا خاں جیسے لوگوں کو دکھ کے کسخت غصہ میں آیا جو کہ اس کے ترکی خلافت اور اسلامی دستور پر بات کرنے آئے تھے۔ اس نے طنو واستہزا کے ساتھ ان کے دوستا نہ اور گہرے تعلقات کاذکر کیا کہ جوان دونوں حضرات کے برطانوی امیریل ازم سے تھے۔''(15) لیکن میے کہنا کہ تحریک خلافت برطانوی سازش کا ایک حصہ تھا شہادتوں کی کی وجہ سے ثابت کرنا مشکل ہے۔

ایک مرتبہ جب خلافت کا دارہ ختم ہوگیا، تواس کے حصول کے لیے یااس کے احیاء کے لیے مخلف مسلمان حکر انوں نے کوشش کی کیکن ان کی کوششوں اور خواہشات کے باوجوداس کا دوبارہ قیام نہیں ہو سکا۔لیکن خلافت اور اس کے متعلق روایات جو کہ تاریخ کا ایک حصہ ہیں ان کی رومانویت آج بھی مسلمانوں کے ذہن میں باقی ہے اس یقین کے ساتھ کہ بھی ایک ایسانظام ہے کہ جس کے ذریعہ تمام سیاسی ومعاشی مسائل حل ہو سکتے ہیں۔لہذا آج بھی ہم اس سیاسی تبدیلی اور اس کے نتیجہ میں ہونے والے الرات کو برصغیر ہندوستان میں مسلمان معاشر سے میں دیکھ سکتے اور اس کے نتیجہ میں ہونے والے الرات کو برصغیر ہندوستان میں مسلمان معاشر سے میں دیکھ سکتے ہیں کہ جو بنیا دی پرسی اور مذہبی انتہا لیندی کے ذریعہ معاشر سے کو لیسماندگی کی طرف لے جایا جا رہا ہمی مذہب اور ریاست کے اشتراک کے ذریعہ معاشر سے کو لیسماندگی کی طرف لے جایا جا رہا ہے۔ سیاسی زبان جو کہ مذہبی علامات سے بھری ہوئی ہے وہ سیاسی شعور کے بجائے ندہبی جنونیت کو پیدا کر رہی ہے۔

#### References

- Qureshi, I.H.: Tipu Sultan's Embassy to Constantinople, 1787. In: Haider Ali and Tipu Sultan. Ed. by Irfan Habib, Tulika Delhi, 1999, pp. 69-78.
- 2. Haim, S. G: The Abolition of the Caliphate and its aftermath, In: *The caliphate* by T.W. Arnold, OUP Karachi, 1966, pp. 137-8.

- 3. Sir Sayyid: *Maqalat*, vol. I, Majlis Tarraqi Adab Lahore, 1966, p. 157.
- 4. Bamford, P.C: Histories of Khilafat and Noncooperation Movements. K.K.Books Delhi, Reprinted 1985, p. 110
- 5. Nanda, B.R: Candhi: Pan-Islamism, Imperialism, and Nationalism in India. OUP Delhi, 1989, p. 108
- 6. Ibid., p. 207.
- 7. Ibid., p. 207
- 8. Bamford, pp. 133-4.
- 9. Ibid., p. 140.
- 10. Minault, G: The Khilafat Movement: Religious Symbolism and Political Mobilization I in India, OUP Delhi, 1982, p. 56.
- 11. Bamford, p. 252.
- 12. Haq, M.U.: Muslim Politics in Modern India. Book Traders Lahore 9n.d.) p. 100.
- 13. Minault, pp. 210-11.
- 14. Zuberi, M. H: Voyage through History, vol.i Hamdard Foundation Karachi, 1987, p. 60.
- 15. Smith, W.C. Modern Islam in India. Reprinted, Lahore, 1947, p. 348.

## شر: تاریخ سیاست و ثقافت اور معیشت

شر تہذیب کو بیدا کرتے ہیں' اس کی نشودنما کرتے ہیں' اسے کمال و عودج تک پنچاتے ہیں' اور پر اس کے زوال کے ساتھ ہی خود بھی زوال پذیر ہو کر تاریخ کا ایک حمد بن جاتے ہیں۔ اس لیے تاریخ میں ایسے شہوں کا ذکر ہے کہ جن کے کھنڈرات ان کے ماضی کی شان و شوکت بیان کرتے نظر آتے ہیں' اور ان کے ویر انوں میں ماضی کے سامیہ حرکت کرنے اور ماحول کو پراسرار بناتے ہوئے ' تنحیلات کو کہیں ہے کہیں بنچاتے ہیں کین تمام شرائی تندیوں کے ساتھ ممنای میں نہیں چلے جاتے ہیں ان میں ایسے بھی ہوتے ہیں کہ جو تهذیبوں کے عروج و زوال' اور سیاس خاندان حکمرانوں کے نشیب و فراز کو جھیل لیتے ہیں' اور ہر تبدیلی کے ساتھ خود کو تبدیل کر لیتے ہیں۔ ہندوستان کی تاریخ میں اس کی مثال والی کی ہے کہ جس نے اندر برست سے اپنا تاریخی سفر شروع کیا تھا' اور سیاسی ا ہار چڑھاؤ میں ناموں کی تبدیلی ہوتی رہی' مگر اس نے اینے وجود كو برقرار ركها- تبهى يه مرولي كملايا و تجيى غياث بور "بهى كيلو كمرى كبهى سرى" مبارك بور التعلق آباد فيروز آباد خطر آباد عليم كره شابجهال آباد اور آخريس نيو و بل- ایک شرنے صدیوں کے صدمات سے اور اینے وجود کو برقرار رکھا اس کی گوائی اس کی تاریخی عمارتین اور کھنڈرات دیتے ہیں گر جمال ایک طرف برانے شرول کے ورانے ہیں وہیں دوسری طرف زندگی کی چل کہل اور رونقیں ہیں۔

تاریخ میں شراور دیمات بیشہ سے بی باہم متعادم رہے ہیں' اس کی وجہ یہ ہے کہ شردیمات کی پیداوار کو ہتھیا کر اسے بے بس اور مجبور بنا دیتے ہیں۔ شرول میں کرال امراء ' تجار ' ساہوکار' اور وست کار و ہنرمند ہوتے ہیں۔ ان کی سرگرمیاں ہندیب و کلچر میں اضافے کرتی ہیں۔ بیس پر بی سیاس سازشیں پروان چڑھتی ہیں ' کران آتے جاتے رہتے ہیں ' شہر واقعات کا مرکز بنتے اور ان کی شهرت کا باعث ہوتے ہیں ' اس وجہ سے جرمن مورخ اوس واللہ اشپینگلر (Oswald Spengler) نے اپنی کتب '' زوال مغرب' میں لکھا ہے کہ دنیا کی تاریخ دراصل شہروں کی تاریخ ہے۔ بب بھی کوئی تهذیب ترتی کرتی ہوئی اپنے کمال کو پنچتی ہے تو اس کے شر تهذیب و فقافت اور سیاس سرگرمیوں کا مرکز بن جاتے ہیں۔ خصوصیت سے کیپٹل یا مرکزی شر جمال سیاست ' ذہب' فن ' آرث اور سائن مخلیقی توزن کے ساتھ ابحرتی ہے۔ اس جمال سیاست ' ذہب' فن ' آرث اور سائن مقلیقی توزن کے ساتھ ابحرتی ہے۔ اس جمل سیاست ' ذہب' فن ' آرث اور سائن مورح کی پیدائش ہو تا ہے۔ شہراور گاؤں میں جو جیز تفریق کرتی ہے وہ ان کا سائز نہیں ہے ' بلکہ روح کی موجودگی ہے۔ (۱)

شراور دیمات کے اس تصادم اور کش کمش کو فرہب اپنے نقطہ نظر سے بیان کرتا ہے۔ فرجی لوگوں کی دلیل ہے ہوتی ہے کہ شمر کی زندگی اظاتی طور پر گناہ آلود اور برائیوں سے بھری ہوتی ہے 'کیونکہ بمال پر بدعنوان حکران اور امراء ہوتے ہیں کہ جو سازشوں میں ملوث قتل و غارت کری میں مشغول نظر آتے ہیں' بمال کے آجر اور دوکاندار بے ایمانی میں مصوف لوگوں کو لوٹے ہیں' بمال کی طوائفیس معصوم لوگوں کو اپنی دکشی سے ابھا کر انہیں گناہ کی دعوت دیتی ہیں' اس لیے شہری فضا میں ہر طرف کان، بدعنوانی' سازش' لالج و خود خرضی چھائی ہوئی ہے۔ اس کے مقابلہ میں دیمات کی فضا کھی' صاف ستھری' سادہ اور معصوم ہے۔ اس وجہ سے فرجی راہنما' پاوری' راہب' مسادھو' سنت' درویش اور صوفی شہوں سے دور صحراؤں' جنگلوں' بیابانوں' اور بہاڑوں میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول میں جا کہ خاموشی اور جنائی کی فضا میں روحانی ریا ضیں کرنے اور عبادات میں مشغول رہنے تھے۔

کیکن شهر نقافت اور ساجی سرگرمیوں کے نتیجہ میں جو دلکشی' حسن' اور جاذبیت

پیدا کرتا ہے' اس کی وجہ سے گاؤں اور دیمات کے لوگ سمنے کمنے کر اس کی جانب آتے ہیں اور خود کو شرکی زندگی میں ڈبو دیتے ہیں۔ ان نوواردوں کو اشپینگلر ''ذی ہوش خانہ بدوش'' کتا ہے۔ وہ لکمتا ہے کہ:

برے شہول نے قصبوں اور گؤں کے بھترین خون کو چوس لیا ہے۔ اس کے باوجود اس کی بیاس برابر برسے رہی ہے اور سے برابر آزہ کلفتہ اور سادہ انسانوں کے سمندر کو بڑپ کر رہے ہیں۔ آریخ کے آخری شاندار دور میں جب شہر کی خوبصورت اور گناہ آلود زندگی اپنے شکار کو گئڑ لیتی ہے تو پھر اسے آزاد نہیں ہونے دیتی ہے۔ قدیم زمانے میں لوگ اپنے آپ کو زمین سے آزاد کر لیتے تھے اور پھر آزادانہ گھومتے تھے۔ لیکن یہ ذی ہوش فلنہ بدوش شہر کی زنجیوں میں جگڑے ' مجبور ہیں۔ ان کے دل میں مجبوری اور لاجاری کے باوجود شہر کی محبت شدید سے شدید تر میں جاتی ہے۔ ہر برا شہر اپنی خصوصیت کے لحاظ سے اس کا گھر بین جاتی ہے۔ ہر برا شہر اپنی خصوصیت کے لحاظ سے اس کا گھر بین جاتی ہے۔ وہ شہر کے فرٹ بی زندگی اس کے لیے اجنبی ہو جاتی ہے۔ وہ شہر کے فرٹ باتھ پر دم توڑ دیتا ہے ' لیکن اپنی زمین بر واپس نہیں جاتا ہے۔ (2)

شر زرعی معاشرے کی قدروں اور روایات کو بدلتا ہے۔ سب سے بڑی تبدیلی جو شر لے کر آیا وہ پید کی قدروقیت ہے۔ شہری معیشت میں پید طاقت بن جاتا ہے۔ زمین اپنی قیت کھو دیتی ہے۔ اس طرح شر گاؤں پر فتح پالیتا ہے۔ پید زمین پر فوقیت عاصل کرلیتا ہے۔

(2)

شرابی خصوصیت اور اہمیت کے لحاظ سے سای عبارتی اور ندہی ہوتے ہیں-

تہمی کسی ایک شہر میں سے تمام خصوصیات اسلمی ہو جاتی ہیں' تو اس لحاظ سے اس کی شهرت اور اہمیت برمھ جاتی ہے۔ تبھی شہوں کو خاص سایی اور روحانی مقاصد کے تحت بھی آباد کیا جاتا ہے۔ ہندوستان میں اس کی مثل فتح پور سیری کی ہے جسے اکبر نے کھنح سلیم چشتی کی عقیدت میں ان کی رہائش کے قریب آباد کیا۔ اکبر نے جو عمارتیں تعمیر كرائيس ان ميس اس كى فكر، اور سياى و روحانى سوچ يورى طرح سے ظاہر ہوتى ہے۔ میں یر اس نے "عبادت خانہ" تغمیر کر دیا تھا جہاں ہر ندہب و عقیدے کے لوگوں سے وہ مذہبی معاملات ہر بحث و مباحثہ کیا کرنا تھا۔ لیکن جب اکبر نے مرزا حکیم کی بعاوت کے خاتمہ کے لیے بنجاب اور کائل کا رخ کیا تو پھر دوبارہ اس شریس نہیں آیا۔ یانی کی سلِائی کی وجہ سے یہ شمر قائم نہ رہ سکا' اور جب شاہی مررِستی بھی نہیں رہی تو یہ جلد ہی اجڑ کر دیران ہو گیا۔ اس کی خوبصورت و دلکش عمار تیں ' آج بھی اکبر کے شب و روز کی یادیں لیے' اس ورانہ میں خاموشی سے کھڑی' ایک طویل داستان سنا رہی ہیں۔ جن شرول کی سای اہمیت ہوتی ہے یا جو ریاسی انظامیہ کے مرکز ہوتے ہیں' اليے شهر تو انقلابات كے متيجه ميں اپن الهميت كھو بيلھتے ہيں۔ كرجو شهر روحاني طور بر متاز ہو جاتے ہیں' وہ خصوصیت کو برقرار رکھتے ہیں۔ ان کی یہ حیثیت کی بزرگ کے مزار' خانقاہ' اور ورگاہ کی وجہ سے ہوتی ہے۔ زائرین کی آمد کی وجہ سے شہر میں کاروبار اور تجارت جاری رہتی ہے۔ شرکی روحانی خصوصیات لوگوں کو متاثر کیے رہتی ہیں۔ اس کی ایک مثال بیت المقدس یا برو مثلم کا شهر ہے۔ یمودیوں کے لیے یہ پیغمروں کا شهر ب، عیمائی روایات میں به شرایی تعمرے پہلے ہی آسان میں تخلیق مو چکا تھا، الذاب آسان سے اترا ہوا مقدس شرہے۔ کائنات کی تخلیق کی ابتداء یمال سے ہی ہوئی تھی۔ یہ خیال کہ کوئی ایک خاص شردنیا کا مرکز ہے ' بہت می قدیم تہذیبوں میں تھا۔ مثلًا میسویو ٹامیہ والے باہل کو اور اہل ہندوستان قنوج کو دنیا کا مرکز مانتے تھے۔

ہندوستان اور پاکستان میں آج بھی ایسے شہول کی بڑی تعداد ہے کہ جمال کسی پیر

صوفی' اور پنیج ہوئے بزرگ کا مزار یا مقبرہ ہے۔ ایسے شہروں کو احراما" "شریف" کے نام سے بکارا جاتا ہے جیسے اجمیر شریف' پاک بین شریف وغیرہ۔ مانے والوں کا عقیدہ ہے کہ ان شہروں کی فضا میں روحانی برکت ہے اور جو ان کی زیارت کرتے ہیں' ان کی وعائیں قبول ہوتی ہیں۔

تاریخ کے مطالعہ سے ہمیں یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ حکومتوں کی تبدیلیوں اور سیاسی انقلابات سے شہر متاثر ہوتے تھے یا یہ تبدیلیاں اور تغیرات ان شہروں کی ساخت اور بیئت میں تبدیلی لاتے تھے۔ مثلاً جب عربوں نے شام و عراق کو فتح کیا اور ان کے باز نطیعنی شہروں پر قبضہ کیا تو اول اول انہوں نے دمثق کو اپنا کیپٹل بنایا مگر اس شہر کے عیمائی کردار کو اس طرح سے بدلا کہ اس کے سب سے بوے چرچ کو مجد میں بدل ڈالا۔ بیت المقدس کی فتح کے بعد مجد اقصلی کی تقمیر نے اس شہر کو مسلمانوں کے لیے مقدس بنا دیا۔ یمی صورت حال مصر میں اسکندریہ کے شہر کی ہوئی اور جب ترکوں نے قطاطنیہ فتح کیا تو اس کے چرچ ایا صوفیا کو مجد بنا کر اسے اسلامی رنگ دے دیا اور شہرکا نام بھی تبدیل کر دیا۔

جب عبای برسر اقدار آئے تو فتوعات اور آمدنی نے انہیں اس پر مجور کیا کہ وہ اپنے سیای اقدار اور عظمت کا اظہار نے شرکی تقیر میں کریں۔ اس وجہ سے جب بغداد شرکی تقیر ہوئی تو اسے چوکور شکل میں آباد کیا گیا جو دنیا کے چاروں کونوں پر ان کے تسلط کو ظاہر کرتا تھا۔ لیکن جب بغداد کے شہری آخری دور میں عباسیوں کے خلاف ہوئے تو انہوں نے بغداد کے قریب ایک شہر سامرہ آباد کیا تاکہ حکمرال وہاں عوام سے دور آرام و سکون سے رہ سکیں (اسلام آباد کی تقیر بھی عوام سے دوری کا اظہار ہے) جب دور آرام و مراق دوسرے شہر ہے) جب جب 1258ء میں منگولوں نے بغداد کو جاہ و برباد کیا اور شام و عراق دوسرے شہر ہی ان کی لوٹ مار سے ویران ہوئے تو اس کے نتیجہ میں فالممیوں کا آباد کیا ہوا شہر القابرہ شہرت و اہمیت میں الجمرا۔

مسلمان جن پرانے شہوں میں آباد ہوئے 'یا نے شہرینائے۔ ان شہوں میں تین عمارتیں اہم ہوا کرتی تھیں: جامع مہجر ، قلعہ یا شاہی محل ' اور خانقاہ یا درگاہ۔ جامع مہجد نہ صرف ند ہب کی علامت ہوتی تھی ' بلکہ یہ علاء کے اثر اور طاقت کو ظاہر کرتی تھی ' بلکہ یہ علاء کے اثر اور طاقت کو ظاہر کرتی تھی ' جو شریعت کے نفاذ کے لیے برابر سرگرم رہتے تھے۔ جامع مہد شہر کے مرکز میں ہوتی تھی۔ اس کے اردگرد بازار ہوا کرتا تھا۔ دکانوں میں خاص طور سے کتابوں ' جلد بنانے والوں ' کاتبوں اور کاغذ تیار کرنے والوں کی دکانیں ہوتی تھیں۔ مہد میں یا مہد سے ملحقہ مدرسہ ہوتا تھا۔ اس وجہ سے یہ علاقہ شہر کا پردونق حصہ ہوا کرتا تھا۔ عمرال کی رہائش قلعہ یا شاہی محل ' شہر کے ایک طرف ٹیلہ یا ابھرے ہوئے حصہ میں ہوتا تھا' جو اس کی ساسی طاقت اور افتدار کو ظاہر کرتا تھا۔ اس کی رہائش آیک چھوٹا سا شہر ہوتی تھی ' جماں اس کا حرم ' انظامیہ کے دفاز ' اسلمہ خانہ ' اور کارخانہ جات ہوا کرتے تھے۔ درگاہ یا خانقاہ ' جو شہر کے علیحہ حصہ میں ہوتی تھی وہ روحانی طاقت کا مظہر ہوتی تھی۔ درگاہ یا خانقاہ ' جو شہر کے علیحہ حصہ میں ہوتی تھی وہ روحانی طاقت کا مظہر ہوتی تھی۔ درگاہ یا خانقاہ ' جو شہر کے علیحہ حصہ میں ہوتی تھی وہ روحانی طاقت کا مظہر ہوتی تھی۔ درگاہ یا خانقاہ ' جو شہر کے علیحہ حصہ میں ہوتی تھی وہ روحانی طاقت کا مظہر ہوتی تھی۔ درگاہ یا خانقاہ ' جو شہر کے علیحہ حصہ میں ہوتی تھی وہ روحانی طاقت کا مظہر ہوتی تھی۔

شری حفاظت کے لیے اس کے اردگرد فعیلیں ہوا کرتی تھیں۔ آنے جانے کے
لیے کی دروازے ہوتے تھے جو رات کو بند کر دیئے جاتے تھے۔ فعیلوں پر برج ہوتے
تھے کہ جمال سے شرکی گرانی کی جاتی تھی۔ شرکو کئی حصوں میں تقییم کر دیا جاتا تھا۔

یہ مخلہ یا تو پیشہ کے لحاظ سے ہوتے تھے' یا پھر قبیلہ اور برادری کی بنیاد پر۔ ان محلوں کی
حفاظت کے لیے بھی دروازے ہوتے تھے جو رات کو مقررہ وقت پر بند کر دیئے جاتے

شہر کی فصیلوں کے قریب یا شہرسے باہر غریب لوگوں کی آبادیاں ہوتی تھیں۔ ان کی حفاظت کے لیے کوئی فصیل یا دروازہ نہیں ہو آ تھا۔ یمال پر ہی سرائے ہوتے تھے کہ جمل دوسرے شہول اور مکول سے آنے والے قلفے ٹھرا کرتے تھے۔ اس علاقہ میں قریبی گاؤں اور دیملت کے لوگ سزواں ' کا مولٹی اور اپنا دوسرا سلان فروخت کے لیے لاتے تھے۔ شہرسے باہر بی قبرستان ہوتے تھے کہ جمال لوگ آپس میں میل ملب اور طاقلت کے لیے جمع ہوتے تھے۔ (3)

اسلامی عمد میں شہر آپس میں جڑے ہوئے اور طے ہوئے تھے۔ شہوں کے درمیان شاہراہوں اور راستوں پر آجروں کے قلفے اونٹوں اور فچروں پر سلان تجارت لادے ہوئے گزرتے تھے۔ اس سلان میں مسالے، قبتی دھاتیں، کپڑا، سلک اور شہوں اور ملکوں کی خاص خاص مصنوعات ہوا کرتی تھیں۔ یہ آجر صرف سلان تجارت ہی ایک جگہ سے دوسری جگہ نہیں لے جاتے تھے، بلکہ ان کے ذریعہ ایک ملک یا شہر کی خبریں دوسری جگہ جاتی تھیں۔ یہ سیای تبدیلیوں، جنگوں کی خبوں اور نے نظریات و خبریں دوسری جگہ جاتی تھیں۔ یہ سیای تبدیلیوں، جنگوں کی خبوں اور شہوں میں ثقافی خبالات کو بھی لوگوں تک پہنچاتے تھے۔ ان بی کی وجہ سے ملکوں اور شہوں میں ثقافی

اسلامی شہوں کی ایک خصوصیت یہ تھی کہ ان میں علم و ادب کے مراکز قائم ہو گئے تھے، جن کی وجہ سے طالب علم اور اسکالرز علم کی جبتی میں ان کا رخ کرتے تھے۔ علم کے ساتھ ساتھ وہ لوگ کہ جو روحانی فیض چاہتے تھے وہ بھی ان شہوں کا سز کرتے تھے کہ جمال کوئی درویش یا صوفی رہائش پذیر ہوتے تھے۔ ان شہوں کے آپس کے روابط کا اندازہ ان سنر ناموں سے ہو تا ہے کہ سیاحوں نے لکھے۔ ان میں خاص طور سے ابن بطوطہ قابل ذکر ہے، جس نے چودہویں صدی میں اپنے شر بخر سے سنر شروع کیا، اور مجاز شام عواق ایران ہو تا ہوا ہندوستان آیا، اور پھر چین کے شہوں میں گھومتا ہوا اور مجاز شام ، عواق ایران ہو تا ہوا ہندوستان آیا، اور پھر چین کے شہوں میں گومتا ہوا وائی گیا۔ وہ جمال بھی گیا، اسے اپنے اور غیر مکی علماء اور ادباء کے درمیان کوئی زیادہ وائی شیس پلیا ، یہ سب ایک ذہبی اور ثقافتی رشتہ میں جڑے ہوئے تھے۔

(4)

برصغیر ہندوستان کی تاریخ میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب عربوں نے سندھ کو فتح کیا۔ اس وقت سندھ میں دیبل' ارور' برہمن آبلد اور ملتان کے مشہور شہر تھے۔ عربوں کی حکومت کے زمانہ میں یمال منصورہ اور محفو ند نام کے دو شہر اور آبلد ہوئ۔ اس فتح کے نتیجہ میں سندھ عبای امپائز کا ایک حصہ بن گیا جس کی وجہ سے اس کے تجارتی تعلقات وسیع ہو گئے اور عرب تاجر سندھ کے شہروں میں آکر تجارت کرنے گئے۔ کاروبار کے فروغ کا اندازہ ان عرب سیاحوں کے بیانات سے ہو آ ہے کہ جنہوں نے سندھ کا دورہ کیا تھا' انہوں نے شہروں کی خوش طالی کو بیان کرتے ہوئے' انہیں آبلد' پرامن' اور فارغ البال بتایا ہے۔ نہ صرف تجارت بلکہ ثقافتی طور پر بھی سندھ کے شہروں میں تبدیلی آئی' عرب قبیلوں کی آبلدی' اور ندجب اسلام نے ان شہروں کے شہروں میں تبدیلی آئی' عرب قبیلوں کی آبلدی' اور ندجب اسلام نے ان شہروں کے کردار کو بدل دیا۔ مسجدوں' مدرسوں' اور بازابدوں کے قیام نے شہروں کی ثقافتی زندگی کو بیل دیا۔

لیکن برصغیر کے شہول میں انقلابی تبدیلی اس وقت آئی کہ جب شالی ہندوستان کو ترکوں نے فتح کیا۔ محمد حبیب نے ترکوں کی فتح اور اس کے بتیجہ میں تیرہویں اور چودہویں صدی میں جو تبدیلیاں آئیں' اس کو «شہری انقلاب» سے تبیرکیا ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ ترکوں کی فتح سے پہلے شالی ہندوستان کے شہروں پر اعلیٰ ذات اور حکراں طبقوں کی اجارہ داری تھی' جب کہ فیلی ہندوستان کے شہروں سے باہر یا گاؤں میں طبقوں کی اجارہ داری تھی' جب کہ فیلی ذات کے لوگ شہروں سے باہر یا گاؤں میں رہنے تھے کہ جمال ان کی حفاظت اور دفاع کے لیے کوئی نصیل نہیں ہوتی تھی۔ وہ گندے اور فیلی درجے کے کام کرنے شہر میں آتے تھے' گر انہیں شہر میں رہنے کی اجازت نہیں تھی۔ جب ترکوں کا شہروں پر قبضہ ہوا تو انہوں نے شہروں سے اعلیٰ ذات کی اجازہ داری ختم کر دی' اب شہروں کا کردار ذات پات کے بجائے طبقاتی ہو گیا اور کی اجارہ داری ختم کر دی' اب شہروں کا کردار ذات پات کے بجائے طبقاتی ہو گیا اور پر نامند اور مزدور کہ جن کی حکمران طبقوں کو ضرورت تھی شہروں میں آکر آباد ہوں۔ لاذا دست کار و

محلی ذات کے بیہ پیشہ ور ذات پات کی پابندیوں سے آزاد ہونے کی غرض سے مسلمان بھی ہو گئے۔ اس کے علاوہ دو سرے مسلمان ملکوں سے بھی ریاست کار و ہنرمند شہوں بیں آئے۔ جمی حبیب کے نقطہ نظر سے ان بیٹیوں میں تبدیلی آئی۔ جمیہ حبیب کے نقطہ نظر سے ان تبدیلیوں نے شہوں کو صنعت و حرفت کا مرکز بنا دیا کہ جمال ملکی و غیر ملکی تجارت ہوتی متی۔ اس انتظاب نے محنت کشوں کو بیہ بھی آزادی دی کہ وہ اپنے پیداواری اور پیشہ ورانہ آلات و اوزار کو بھی تبدیل کر سکتے ہیں۔

ترکول کی فتے کے بعد شرو بلی میں جو تبدیلیاں آئیں' اس کی وجہ ان کی ہی پالیسی متی - عمرال اور امراء اپنی آمنی کو جو زرعی پیداوار پر لگان یا ریونیو کی شکل میں آتی متی - اسے دبلی کی منڈیول میں اپنے ملان فتیش پر خرچ کرتے ہے - ان کی بانگ اور منروریات کو پورا کرنے کے لیے دست کار' اور ہنرمندوں کی ایک بری قداد شر میں آبلا ہوگئی تتی' اور ہر بازار اپنی خاص صنعت آبلا ہوگئی تتی - شرمیں بازاروں کی تعداد بریو گئی تتی اور ہر بازار اپنی خاص صنعت کی وجہ سے مشہور ہوگیا تھا: مثلاً کیڑا' فرنیچر' مولیٹی اور محوڑے - جب بیہ ضروریات کی وجہ سے مشہور ہوگیا تھا: مثلاً کیڑا' فرنیچر' مولیٹی اور محوڑے - جب بیہ ضروریات کی تجدول سے پوری نہ ہوتی تعین' تو دو سرے ممالک سے سلان لایا جاتا تھا۔ ان طلات نے شرکا ایک خاص کیچر پیدا کیا' کہ جمال علم کے حصول کے لیے تعلیمی اوارے طلات نے شرکا ایک خاص کیچر پیدا کیا' کہ جمال علم کے حصول کے لیے تعلیمی اوارے سے ' تو تفریخ کے لیے موسیقار رقاص' اور طوا نفیں - بتیجہ بیہ ہوا کہ تیرہویں صدی کے آخر میں دبلی ہندوستان کے اہم شہوں میں شار ہونے لگا اور اسے احرام سے دخر میں دبلی ہندوستان کے اہم شہوں میں شار ہونے لگا اور اسے احرام سے دخرے دبلی ایک ہندوستان کے اہم شہوں میں شار ہونے لگا اور اسے احرام سے دخورت دبلی' کما جانے لگا۔ (4)

اس نقطہ نظر پر عرفان حبیب نے تقیدی نظر ڈالی ہے۔ انہوں نے اس سے تو انقانی کیا ہے کہ تیرہویں اور چودہویں صدیوں میں شہوں کی معیشت میں انقلابی تبدیلیاں آئیں اور ان کی وجہ سے تجارت اور کاروبار میں بھی اضافہ ہوا۔ ترکوں نے شہول میں رابچوت امراء کی جگہ لے کر ان کے اقدار کا خاتمہ کر دیا اور زراعتی پیداوار کی ذائد مقدار اور آمنی کو ہتھیا کر شہوں کی ترقی اور اینے لیے استعال کی۔ وہ

اس سے متفق نہیں کہ مزدور اور دست کار جو شہول بیں آئے' انہیں آزادی مل می یا وہ ذات پات کے بند صنول سے چھوٹ گئے۔ در حقیقت انہوں نے اپنے روائی آلات پیداوار کو نہیں بدلا' لیکن سے ضرور ہوا کہ ترکول کی آمد کے ساتھ جو ککنالوجیکل تبدیلیاں آئی تھیں' انہوں نے پیداوار بیں اضافہ کیا۔ اس وجہ سے وہ "فہری انقلاب" کی اصطلاح کو رد کرتے ہیں کیونکہ شہر میں آنے والے مزدور اور ہنرمند کی بھی طرح سے آزاد نہیں ہوئے۔ (5)

یہ ضرور ہوا کہ ترکوں کی فتے نے شہر کی ساخت اور تفکیل کو بدل ڈالا' اب مرکزی شہر میں بوشاہ' امراء' تاجر و ساہوکار' دکاندار ہے کہ جن کے ساتھ مختف پیشوں میں کام کرنے والے کار کیر جن میں بوحی' اگریز' سار' لوہار' جو ہری' درزی' نائی' تیلی' پواڑی' کمار' جولاہا' نٹ موسیقار' اور رقاص ہے انذا ہم دیکھتے ہیں کہ اس عمد میں شہل ہندو ستان میں بھکتی تحریک ابحری کہ جس کے راہنماؤں کا تعلق پچلی ذات والوں سے تھا اور یہ لوگ اپنی ذات پر نازاں ہے۔ جب ان کے کاروبار میں اضافہ ہوا' اور ان کے پاس دولت اور بیہ آیا' تو انہوں نے برہمنوں کو اپنی طازمت میں لیا کہ جو ان کے کاروبار کا حملب کاب رکھتے ہے۔ برہمن طبقہ' نئی سابی تبدیلی کے بعد اپنی مراعاتی حیثیت کمو بیٹھا تھا' کیونکہ نئے حکمرانوں کو ان کی ضرورت نہیں تھی اس لیے یہ مجبور حیثیت کمو بیٹھا تھا' کیونکہ نئے حکمرانوں کو ان کی ضرورت نہیں تھی اس لیے یہ مجبور حیثیت کمو بیٹھا تھا' کیونکہ نئے حکمرانوں کو ان کی ضرورت نہیں تھی اس لیے یہ مجبور حیثیت کمو بیٹھا تھا' کیونکہ نئی ذات والوں سے مدد مانگیں۔

شرکے کردار کی اس تبدیلی کی وجہ سے عمد سلاطین میں شرائی وست کاری اور صنعت میں مشہور ہو چکے تھے۔ ان میں پارچہ بانی نورات اسلحہ سازی اور شکر سازی قابل ذکر ہیں۔ خاص طور سے کپڑے کی صنعت میں بنگال کے شرمشہور ہوئے۔ سمجرات میں کھربایت ریشی کپڑے کے بنانے میں شہرت رکھتا تھا۔

عد سلاطین میں جب فیروز شاہ تعلق نے آب پاشی کے نظام کو بمتر بہایا تو اس کی وجہ سے زراعتی بیداوار میں اضافہ ہوا۔ اس خوش طلی کے متیجہ میں اس کے دور

حکومت میں کئی نئے شہر آباد ہوئے' جن میں فیروز آباد' جونپور' تغلق بور' فتح آباد اور حصار فیروز قابل ذکر ہیں۔ ان شہوں میں بادشاہ نے محلات کمارس شفاخانے اور مرائے وغیرہ تغیر کرائے۔ مٹس مراج عفیف لکھتا ہے کہ:

بادشاہ نے ہرمقام اور ہر شرمیں آرام و آسائش کے لیے منتحكم و مضبوط حصار و قلعه جات تغمير كيه- بادشاه نے ان حصار و بلاد کے علاوہ پر تکلف کوشک (محلات) بھی تغییر کیے۔ چنانچہ کوشک فیروز آباد.... و کوشک حصار فیروزه و کوشک جونیور ان عمارات کے علاوہ خانقابیں اور سرائیں مسافروں کے قیام کے لیے تعمیر کی منس فیروز شاہ نے بندگان خدا کے آرام کے لیے دبلی میں ایک سو بیس خانقابیں تغیر کرائیں۔ بادشاہ نے یہ تجویز فرمایا کہ ہر جمار جانب سے مسافر آئیں اور ان سراؤں میں قیام کریں۔ (6) سمس سراج عفیف نے فیروز آباد کی تقمیر اور اس کے آباد کیے جانے کا جو حال لکھا

ہے وہ مجمی ولچین کا حامل ہے:

فیروز شاہ نے گیج کے پخت مکانات تغیر کرائے اور اس قدر کثرت سے مساجد تغیر کرائیں کہ ان کا شار مشکل ہے۔ شریس ہر فتم کے طویل بازار قائم ہوئے اور یہاں کے باشندے خوش حال و فارغ البال ہو بھئے۔ (7)

وبلی اور فیروز آباد کے درمیان پانچ کوس کا فاصلہ تھا۔ لوگوں کی آمدورفت کے لیے سواريال ' جانور ' محورث عن يالكيال اور بيل كازيال جروفت تيار رهتي تفيل فياء الدين برنی نے فیروز آباد کے قلعہ کی تغیر اور اس کی مضبوطی کی تعریف کرتے ہوئے لکھا ہے

بندگان خدا کے فائدے کے لیے کمال کمال سے دور دراز

مقاموں سے نہریں کاف کر پانی ان حصاروں کے لیے لایا گیا ہے جو ان کی دیواروں کے نیچ بہتا ہے۔ اس پانی کی بدولت باغات انگور کی بیلوں اور کاشت کا سلسلہ شروع ہو گیا ہے۔ وہ صحرا اور جنگل جو کیکر کے پیڑوں سے بھرے ہوئے تھے اب گلستان و بوستان بن گئے ہیں۔ (8)

سلاطین کے بعد جب مغل حکومت پر فائز ہوئے تو انہوں نے بھی شہوں کی ترقی میں حصہ لیا۔ تجارت کے فروغ کے لیے شاہراہوں اور سراکوں پر سرائیں تغییر کرائیں اور جگہ جگہ قلعہ بنائے ٹاکہ تاجر حفاظت سے سفر کر سکیں۔ اس وجہ سے جو یور پی سیاح مغل دور میں ہندوستان میں آئے وہ یماں کے شہوں کی چہل پہل ' تجارت اور ان کی خوبصورتی کا ذکر کرتے ہیں۔ آگرہ' دبلی' فتح پور' لاہور' اور اللہ آباد وہ مشہور شہر شے کہ جو اپنی سیای' ثقافی اور تجارتی سرگرمیوں کی وجہ سے مشہور تھے۔ اکبری عمد کے ایک مورخ نظام الدین بخش نے اپنی کتاب "طبقات اکبری" میں لکھا ہے کہ اس وقت تین ہزار دو سو شہر آباد سے کہ جن کے گرد تقریباً ایک ہزار گاؤں تھیلے ہوئے سے۔ ان کے علاوہ ایک سو میں ایسے شہر تھے کہ جو پوری طرح آباد سے اور خوب پھل محول رہے تھے۔ ان کے علاوہ ایک سو میں ایسے شہر تھے کہ جو پوری طرح آباد سے اور خوب پھل

مغلوں کے عمد میں خاص طور سے شہوں میں "درباری کلچر" پیدا ہوا۔ اس کلچر میں جہال ادب آداب اور نشست و برخاست کے طور طریقے تھے وہیں ہندو مسلم تبواروں کو منانے کی رسم تھی کہ جس نے ایک ایس روایت کو جنم دیا کہ جس کی بنیاد رواداری پر تھی۔ اس درباری کلچر میں مصوری موسیقی "رقص" نتمیرات" اور صنعت و حرفت سمی شامل تھیں۔ (9)

اٹھارہویں صدی میں جب مغل حکومت کمرور ہوئی' تو اس کے نتیجہ میں صوبائی حکومتیں ایک نئی توانائی کے ساتھ ابحریں اور ان کے مرکزی شہوں نے "مسوبائی کلچر" پیدا کیا جو کہ دیلی و آگرہ کے مغل درباری کلچرسے متاثر بھی تھا' گراس میں علاقائی جو ہر بھی شائل تھا۔ خاص طور سے لکھنو اور حیدر آباد دکن ان نئے کلچرکے مراکز تھے۔ لکھنو کے بارے میں مرزا جعفر حمین لکھتے ہیں کہ:

اس تہذیب کی تخلیق میں لکھنؤ کے نوابین 'روساء' امراء' امراء' امیر اور غریب' عالم اور جائل' ہندو اور مسلمان' شاعر اور صوفی' رشی اور سادھ' آجر اور فقیز' سیاس اور شہری' مرد اور زن سب ہی کا بقدر حیثیت و ہمت و و جشہ حصہ تھا۔ اس تہذیب نے دنیا کو دو پلی ٹوپیوں' شربتی اگر کھوں' چوڑی دار پاجاموں' بڑے برے برے رسی رومالوں' ململ اور ریشم کے کڑھے ہوئے کرتوں' سلم ستارے کی رضائیوں' مخمل کے لحافوں اور چاندی کے بکس دار سنری قیمتی زرد زرد مخملی جوتوں سے روشناس کرایا.....گفتار و تکلم سنمری قیمتی زرد زرد مخملی جوتوں سے روشناس کرایا.....گفتار و تکلم شیم کے بجائے آداب' شیمات' کورنش' بندگی' مجرا عرض کرنے کا چلن رائج کیا..... میں لونڈیوں' باندیوں ۔... کمانیاں کسنے والیوں ۔... کی سربرستی کی۔ میں لونڈیوں' باندیوں ۔.... کمانیاں کسنے والیوں ۔.... کی سربرستی کی۔

تیسرے مرطے میں یہ درباری اور صوبائی کلچر' بڑے شہوں سے نکل کر چھوٹے چھوٹے چھوٹے شہوں میں پھیلا اور اس نے ''قصباتی کلچر'' کی شکل اختیار کر لی- ہر قصبہ اور چھوٹے شہر میں شاعر و عالم و صوفی' موسیقار' داستان گو' اور پہلوان جمع ہو گئے اور انہوں نے اپنے چھوٹے شہر کو ایک خاص ثقافتی اجمیت دی- جب نادر شاہ اور احمد شاہ ابدالی کے حملوں نے ہندوستان کے شہوں میں تباہی پھیلائی' مربٹوں' روبیلوں' جاٹوں' اور استعموں کی خانہ جگیوں نے بدامنی اور انتشار کو پیدا کیا تو شہر اور معاشرہ کا ساجی

دھانچہ بری طرح سے متاثر ہوا۔ وہ شہر کے جو پردونق تھے ویران و برپاد ہو گئے وہ عمار تیں کہ جن کی شان و شوکت سے آکھیں چکا چوند ہوتی تھیں وہ خسد و شکسہ ہونے لگیں و اس ماحول نے اردو شاعروں کو متاثر کیا اور انہوں نے "شہر آشوب" کی کھ کر شہوں اور ان کے باسیوں کی زبوں حالی اور لاچاری پر نوحہ کہا۔ مثلاً سودا نے ایخ عمد کی دبلی کی بربادی و تباہی پر جو "آشوب" کھا ہے اس میں شہر اس کے باشدوں کے بارے میں کھتے ہیں کہ:

خراب بین وہ عمارت کیا کموں تھے یاس کہ جس کے دیکھے سے جاتی رہی تھی بھوک اور یاس اور اب جو دیکھو تو دل ہوئے زندگی سے اداس بجائے گل جمنوں میں کمر کم ہے گھاں کہیں ستون پڑا ہے کہیں ڈھٹی مرغول دیا بھی دیاں نہیں روش تھی جس جگه فانوس برے ہیں کھنڈرول میں آئینہ خانہ کے فانوس کوژ دل پر از امید ہو گئے مایوس مروں سے یوں بخدا کے لکل منی ناموس لمی نه ڈولی انہیں جو تھے صاحب چنڈول غرض میں کیا کہوں یارہ کہ دیکھ کر ہے تبر کوڑ مرتبہ خاطر میں گزرے ہے یہ لہر جو کک مجی امن دل اینے کو دیوے مردش دہر تو بین کر کمیں رویے کہ مردم شر گھروں ہے یانی کو باہر کریں جھول جھول

شرکے انتظام و انفرام کا ذمہ وار کوتوال شرہو تا تھا۔ اس کا کام شریس امن و امان بر قرار رکھنا' فیکسوں کی وصولیابی' اور مجرموں کو سزائیں دینا ہو تا تھا۔ محتسب کا کام تھا کہ لوگوں کے اخلاق کی دیکھ بھل کرے' تاجروں پر نظر رکھے کہ وہ ملاوث نہ کریں اور ناپ تول میں گریں۔ اور مقرر شدہ قیت سے زیادہ نہ وصول کریں۔ یہ اس کے فرائض میں سے تھا کہ بے ایمان تاجروں کو شرسے نکال دے۔ ہر محلّم میں میر محلّم ہو تا تھا' جو محلّم کی حفاظت اور لوگوں کے کردار پر نظر رکھتا تھا۔

شریں کچی و کی دونوں متم کی سراکیں ہوتی تھیں۔ پانی کی سلائی کنووں اور حضوں سے ہوتی تھی۔ شرکے دروازے رات کو بند کر دیئے جاتے تھے۔ سے آنے جانے والوں پر نظر رکھی جاتی تھی۔ لیکن یہ سب انظلات بھی حکومتوں کے زوال اور خانہ بنگیوں کی وجہ سے بگڑ کر رہ گئے۔ اس کی مثال سوداکی ایک بجو ہے جو انہوں نے شدی فولاد خان شہر کوتوال کے لے کہی ہے۔ اس میں رشوت ' بدعنوانی' اور بدامنی کے بارے میں تبعرہ ہے۔

1857ء میں جب وہلی جاہ ہوا' تو اس کے بعد لاہور شالی ہندوستان کا ایک اہم شہر بن کر ابھرا۔ جب ہیروستان تاج برطافیۃ کے زیر اقتدار آیا تو اس کے بیجہ میں شہر ایک بار پھر بدلے' ایک بار پھر ایک نیا کلچر ابھرا' اور ایک بار پھرٹی زندگی نے' نئے طالت و ماحول میں جنم لیا۔

### حواله جات

### 1- اشپينگلر' اوس والدُ:

The Decline of the West. (Abridged Edition)
George Allen & Unwin London, 1922, pp. 243-261

2- مبارك على: تاريخ اور فلسفه تاريخ كش باؤس لامور 1993 ص- 178

3- حوراتي \_ البرك:

A History of the Arab People. Faber and Faber London 1991 -- pp. 122-123.

#### 4- محمر حبيب:

of Dowson's History **Elliot** and "Introduction: II. Historians. Vol. told by its own India as Aligarh 1952, pp. 43, 55, 61, 62, 70.

#### -5 عرفان حبيب:

Economic History of the Delhi Sultanate-- An Essay in Interpretation. In the Indian Historical Review, IV, No. 2, 1978, pp. 287-303.

- 6- مش مراج عفیف: تاریخ فیروز شای (اردو ترجمه) کراچی می- 229-230
  - 7- اينا: ص 102-103
- 8- ضياء الدين برني: تاريخ فيروز شايي مركزي اردو بورد لامور 1969 ص 792-793
  - 9- تفسیل کے لیے دیکھتے: مبارک علی: مغل دربار ' ککش ہاؤس لاہور 1997ء۔
- 10- مرزا جعفر حسین : قدیم لکھنؤ کی آخری ممار۔ قومی کونسل برائے فروغ اردو زبان وبلی' 1998ء- ص- 7-8-

## كراچى: زنده شهر كا مرتا ہوا كلچر

ایک بوے شرکے کوار کی خصوصیات میں سیدہے کہ وہ اپنے سے باہر کے علاقے میں رہنے والوں کو اجنبی اور مخالف سجمتا ہے جب کہ وہ اینے اندر مختلف عناصر اور انسام کو جمع کر کے انہیں ہم آہگ کر وہتا ہے۔ چاہے وہ تعداد میں کم ہی کیوں نہ ہوں ' گر ہر قتم کے کلچر کو شہر میں تلاش کیا جا سکتا ہے ' اس لئے یمال پر مختلف قتم کی زبانیں ' رسم و رواج ' لباس ' اور کھانے ایک دو سرے میں خلط طط ہوتے ہیں یا علیمدگی کے ساتھ اینا وجود برقرار رکھتے ہیں۔ شروہ جگہ ہوتی ہے کہ جمال انسانیت سے تعلق رکھنے والے مخلف گروہ اور ان کے نمائندے ایک دو سرے کے آمنے سامنے ہوتے ہیں۔ ایک برے شرکی جو پیچیدگی اور الجھاؤ ہے وہ در حقیقت اس دنیا کی پیچیدگی اور الجھاؤ کی علامت ہے۔ بوے شر الشعوری طور پر انسانوں کے علیحدہ علیمہ مروہوں کو انسانی بنیادوں بر ایک جگہ جمع کرنے اور ان میں اتحاد بیدا کرنے کا کام کر رہے ہوتے ہیں۔ اگرچہ موجودہ دور میں زمان و مکان کے تصور کو ذہن میں رکھنا مشکل نظر آ یا ہے' گر الیا ہونا در حقیقت ناممکن بھی نہیں ہے۔ (۱)

ہر شرکی دو خصوصیات ہوتی ہیں: ایک تو اس کی قدامت' اور دو سرے اس کی تاریخی حیثیت کی بھی شرکی قدامت کا اندازہ اس کے تاریخی آثار سے ہوتا ہے' اگر

ان آثار کی دریافت بوری طرح سے نہ ہو' تو اس صورت پیر، قیاسات' اور تخيلات اس ك اردرو ويو مالائي قصے و كمانيوں كا ايك بالم بنا ديتے ہيں كه جن كى وجہ سے وہ شراور اس کے قدیم آثار رومانوی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ نہی صورت حال مورخوں کے ساتھ ہوتی ہے' اگر ان کے پاس تاریخی حقائق نہ ہوں' تو اس صورت میں وہ این تخیل کی مد سے ایک دیو مالائی تاریخ کی تفکیل کرتے ہیں۔ ان دونوں صورتوں میں شرکی تاریخ ٹھوس خائق کے بجائے تصورات و تخیلات پر ہوتی ہے کہ جن میں تاریخ چھی ہوئی اور اندھیروں میں مم رہتی ہے۔ اکثر شرکی عظمت بیان کرنے کے لئے اس کے بانی دیوی و دیو ما قرار باتے ہیں۔ یہ شمر ممی آسانی قوتوں کے باعث و رحمت بن جاتے ہیں تو تبھی یہ عذاب اللی و قر کا شکار ہو جاتے ہیں۔ لیکن اگر شرکے بارے میں تحریری تاریخی مواد موجود ہو اور اس کی بنیاد اور ترقی کی دستاویزات ہوں تو اس صورت میں شرکی تاریخی حیثیت ابھر کر آتی ہے۔ مورخ ان حقائق کی بنیاد پر شرک تاریخ لکھتے ہیں تو شرایی جامع ، ٹھوس اور مکمل صورت میں تاریخی شکل افتیار کر لیتا ہے۔ لیکن شرکی تاریخی حیثیت کو اس وقت تتلیم کیا جاتا ہے کہ جب اس نے سیاست علم و ادب معیشت اور کلچرمیں اضافے کئے ہوں کونکہ اس بنیاد یر کسی شرک این روح تفکیل یاتی ہے جو اسے دو سرے شرول سے متاز کرتی ہے۔ اس لئے شرول کی اہمیت یا تو اس وجہ سے ہوتی ہے کہ انسول نے عاجی اور شافق اور فکری طور پر نمایاں کردار اوا کیا ہو' یا وہ جغرافیائی طور پر وفاع اور معیشت کے لئے اہم رہے ہوں۔

معاشرے کے عردج و ذوال کی طرح شربھی اس عمل سے دوچار ہوتے ہیں۔ اگر ان کی دفاعی حیثیت ختم ہو جائے 'یا تجارتی راستے بند ہو جائیں تو بستے اور خوش حال شر ذوال کا شکار ہو جاتے ہیں۔ ان کی عمارتیں باتی رہ جاتی ہیں 'گر باشدے عائب ہو جاتے ہیں۔ ان کی عمارتیں فوب وقت کی شکایت کرتے نظر آتے ہیں۔ جاتے ہیں۔ ایسے میں یہ شراپنے ماضی میں ڈوب وقت کی شکایت کرتے نظر آتے ہیں۔

ان کی عمارتیں بوسیدہ و خشہ ہو جاتی ہیں' ان کی گلیاں و سرکیس وریان و سنسان ہو جاتی ہیں' صرف ان کے آفار خاموثی کی زبان بولتے نظر آتے ہیں۔ یہ شمراپ آغاز کے بعد اپنے انجام کو پہنچ جاتے ہیں۔ ان کی تاریخ ایک مرحلہ پر پہنچ کر ختم ہو جاتی ہے۔

لاندا ہم دیکھتے ہیں کہ شریا تو اپنی سیاسی حیثیت' یا معاشی و تجارتی خصوصیت' ساہی
و ثقافتی اہمیت کی وجہ سے مشہور ہوتے ہیں۔ وہ شرجو کسی امپائر اور سلطنت کے مرکز
اور کیپٹل ہوتے ہیں ان کے کردار میں اتھارٹی اور رعونت آ جاتی ہے۔ ان کے
باشندوں میں طبقاتی اور ساہی درجہ بندی اہم شکل اختیار کر لیتی ہے۔ اس کے مقابلہ
میں وہ شرجو تجارت و صنعت و حرفت کا مرکز ہوتے ہیں۔ ان کے کلچرمیں ہم آہٹگی اور
اشتراک ہوتا ہے۔ یہ تصادم سے زیادہ امن و امان اور خوش حالی کے دلدادہ ہوتے ہیں
شرکی ان خصوصیات کا اثر اس کے باشندوں پر بھی ہوتا ہے۔ انتظامی و سیاسی قوت و
طاقت والے شہر کے باشندے اپنی سیاسی برتری کو خابت کرنا چاہتے ہیں' تو تجارتی اور
کاروباری شہر کے لوگ بھائی چارے اور معاشی فائدے کے خواہش مند ہوتے ہیں۔

تاریخی عمل میں شرا بڑتے اور بستے رہتے ہیں' ان کی آبادی بردھتی بھی ہے تو بید گھٹ کر گاؤں اور قصبہ کی شکل بھی اختیار کر لیتے ہیں۔ لیکن بڑے بیر جے ان کا تاریخ کے ایک حصہ میں اپنی "تخلیقی قوتوں" کا اظہار کرتے ہیں جے ان کا "سنہری زمانہ" کہا جا سکتا ہے۔ کچھ شہر ایسے ہیں کہ جو اپنے طویل تاریخی دور میں کئی "سنہری زمانوں" سے گذرے ہیں' لیکن ایک وقت وہ بھی آتا ہے کہ جب اس کی تخلیقی قوتیں بے جان ہو جاتی ہیں۔ ایسی صورت میں شرتو باتی رہتا ہے' اس کے باشندے بھی رہتے ہیں' اس کی گھما گھی رہتی ہے' گر شمر کی روح مرجاتی ہے' وہ اندر سے کھو کھلا اور بے جان ہو جاتا ہے۔ یہ ایک ایسا المیہ ہے کہ شر زندہ رہتے ہوئے بھی زندگی سے دور ہو جاتا ہے۔ یہ ایک ایسا المیہ ہے کہ شر زندہ رہتے ہوئے بھی زندگی سے دور ہو جاتا ہے۔ یہ ایک ایسا المیہ ہے کہ شر زندہ رہتے ہوئے بھی

شرول میں رہائش علاقے اکثر طبقاتی، نسلی، یا غربی بنیادوں پر علیحدہ علیحدہ ہوتے ہیں۔ ہندوستان کے شہول میں ذات پات کا بھی اس علیدگی میں بوا وخل رہا ہے۔ اچھوت لوگوں کو شہر میں رہنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی' ان کی آبادیاں شہر سے باہر ہوتی تھیں۔ رہائش علاقوں کی یہ علیحدگ، اس وقت ختم ہو جاتی تھی کہ جب لوگ کاروبار کی خاطر پلک جگوں پر آتے تھے' بازار' منڈی' مارکیٹ وہ جگییں تھیں کہ جو شرے مختلف لوگوں کو ندہب انسل ازبان اور ذات بات سے بلند ہو کر ضروریات کی خاطر ایک دو سرے سے ملاتی تھیں۔ اس کے علاوہ باغات ' تفریحات کی جگہیں ' کھیل کے میدان' انظامیہ کے دفار 'اور زیارت گاہیں لوگوں کو ایک دوسرے سے قریب کر ك ان ميں شرك لئے "تعلق كے احماس" كو بيدا كرتى تھيں۔ يہ تعلق وہ جذبہ اور احساس تھاکہ جس کی وجہ سے شہر کے لوگ اس کے دفاع کے لئے اپنی جانیں دینے یر تیار ہو جاتے تھے۔ اس وطن کی محبت کی خاطروہ ساسی ، کرانوں کو برداشت کرتے تھے۔ به وه حالات موتے تھے کہ جن میں ایک شرایی روایات و تدریں عاجی ادارے توار ، اور رسم و رواج کو پیدا کرتا تھا جو ایک شمر کو دو سرے کے مقابلہ میں خاص خصوصیت اور کردار اداکر اتھا۔ اس ماحول میں شرکی ایک روح بیدا ہوتی تھی ،جو شرکے کردار کو تشکیل کرتی تھی۔ برصغیر میں ہم اہم شہر کی خصوصیات دیکھتے ہیں کہ ان میں سے کوئی ا بنی وست کاری کی وجہ سے مشہور تھا' تو کوئی صنعت کی وجہ سے' کوئی علم الادب و پہلوانی کی وجہ سے ' تو کوئی پھلوں ' پھولوں ' اور مضائیوں کی وجہ سے۔

شرسیای اور تجارتی اہمیت کے ساتھ ساتھ ذہبی اہمیت کے بھی حال ہوتے ہیں۔ ذہبی عمارتوں' یا پیروں و صوفیاء کے مزاروں کی وجہ سے یہ معقدین کے لئے مقدس اور "شریف" ہو جاتے ہیں۔ اس حیثیت میں یہ شہر روحانیت کا مرکز بن کر اینے گرد و

### نواح کے علاقوں کو متاثر کرتے ہیں۔

(2)

اس پس منظر میں اگر کراچی شرکا مطالعہ کیا جائے تو ہم اس متیجہ پر پہنچیں گے کہ یہ ضرابی قدامت کے لحاظ سے کی اہمیت کا حال نہیں ہے۔ نہ تو اس میں قدیم تاریخی عمارتیں ہیں اور نہ ہی آثار قدیمہ کی الی تحقیقات کہ جن کی بنیاد پر اسے قدیم شر کا درجہ دیا جا سکے۔ ابنی ابتدائی حالت میں بیہ ایک معمولی اور غریب مان گیروں کا قصبہ تھا کہ جے 1729ء میں ایک ہندو سیٹھ بموجو مل نے بندرگاہ کے طور پر ترقی دی تھی۔ اس کے بعد سے اس قصبہ نے تاریخی مراحل کو طے کرتے ہوئے قصبہ سے شہر کی شکل افتیار کی- این تاریخ کے ابتدائی دور میں یہ بلوچتان اور سندھ کی ایک بندرگاه تھا' اس کا دوسرا اہم تاریخی دور جب شروع ہو تا ہے جب اس پر 1839ء میں اگریزوں نے قبضہ کر لیا' اور تاریخ کے تیرے مرحلہ میں' برصغیری تقیم کے بعد 1947ء میں اسے پاکستان کا پہلا کیپٹل بنایا گیا۔ تاریخ کے ان تینوں ادوار میں شہر کی تفکیل مختلف انداز میں ہوئی۔ مثلاً اینے ابتدائی دور میں یہ ایک ممنام اور معمولی سا قصبہ اور بندرگاہ رہا' نو آبادیاتی دور میں یہ شہر بطور بندرگاہ اور تجارتی مرکز کے ابھرا اور ہندوستان کا صاف ستحرا' اور خوبصورت شهر بن گیا- اس دوران اس شهر کے کردار کی اہم خصوصیات جو ابحرین ان مین رواداری احرام انسانیت انسانیت دوستی ورش خیلی انتهائی اہم تھیں جن کی وجہ سے یہ شر برصغیر میں متاز حیثیت کا حال ہو گیا۔ تقیم کے بعد اس شر کا بورا نقشہ بدل کر رہ گیا۔ ہندوستان سے آنے والے مهاجرین نے شرکی آبادی کو برما دیا' وہ اینے ساتھ جو کلچراور طریقہ زندگی لے کر آئے' اس نے جلد ہی کراچی کو " چھوٹے سے ہندوستان" میں بدل دیا۔ لیکن بعد میں سیاسی نشیب و فراز نے کراچی کی آبادی میں اس وقت اور اضافہ کیا کہ جب یمال پاکتان کے دوسرے صوبول سے پنجانی ا

پھان' اور بلوچ آکر آباد ہونا شروع ہوئ' اس نے کراچی کی شکل کو بدل دیا اور اب ید "چھوٹا پاکستان" ہوگیا کہ جس میں بورے ملک کا کلچراور روایات سمٹ کر آگئیں۔ ان تمام ادوار اور مراحل می کراچی شهر کی تاریخ جمال ایک طرف اینی دلکشی اور جاذبیت کی بنیاد پر دلچیپ ہے وہیں بر اس کی تاریخ میں غم و اندوہ اور صدمات بھی ہیں۔ وہ نسل جس نے اس تاریخ کے دو ادوار دیکھے ہیں ایعیٰ تقیم سے پہلے اور بعد

یں وہ آج بھی ماضی کی یادول میں کھو کر اس خوبصورت ، خاموش اور پرامن کراچی کو اللش كرتے بيں كه جو آج اپنے كھيلاؤ تفدد اور بنگاموں كى وجه سے مم موكر رہ كيا

اس مضمون میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ کراجی شہر کی روح اور کردار کو اجاً کر کے اس کی اہم خصوصیات اور تبدیلیوں پر روشنی ڈالنی جائے۔

1839ء میں ٹی۔ جی- کارلیس (T. G. Carless) کا کراچی آنا ہوا۔ ابھی تک کراچی مای گیروں کا ایک قصبہ تھا' اس لئے اس نے گور نمنٹ کو کراچی کے بارے میں اینے مثلدات ير منى جو ريورث بيجيئ اس من اس نے لكماكد : كراجى كاشرايك ثيلد ير آباد ہے۔ شرکا رقبہ کافی پھیلا ہوا ہے اور اس کے دفاع کے لئے مٹی کی دیواریں ہیں ،جس کے ہر کونے یر گول مینار بنے ہوئے ہیں۔

> کین قلعہ کی نصیلیں بہت معمولی ہیں' اور دیکھا جائے تو ٹوٹ پھوٹ کر خستہ ہو گئی ہیں۔ جمال تک مناروں کا تعلق ہے تو انسیس مٹی کا دمیر کمنا زیادہ مناسب ہے .... بست سے مقامی شہروں کی طرح اندرون شر مکانوں سے بھرا ہوا ہے ملیاں اس قدر تک میں کہ کمی بوی شاہراہ پر بھی دو گفر سوار ایک ساتھ نہیں

گذر سکتے ہیں .... اس وقت کراچی کی آبادی 14,000 کے لگ بھٹ ہیں' جن میں آدھے ہندہ ہیں' اور بقایا بلوچ' جو کھیٹ موہنہ اور جلٹ ہیں۔ اکثر ہندہ آجر کانی دولت مند ہیں۔ بحیثیت برادری کے سندھ کے دوسرے علاقوں کی بہ نسبت بیہ زیادہ خود مخار اور بااثر ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سندھ کے حکران ان کو آزادی دے کر بندرگاہ کی تجارت کو فروغ دینا چاہتے ہیں' اور ان کی ہمت افزائی کرنا چاہتے ہیں کہ اپنی تجارتی سرگرمیوں کو برھا کر حکومت کو زیادہ سے زیادہ رہونے دیں گے۔ (2)

اپ اس ابتدائی دور میں کراچی نہ صرف ایک پس ماندہ شرتھا' بلکہ صفائی کے نہ ہونے کی دجہ سے یہ گندہ اور غلاظت سے اٹا ہوا تھا۔ شرکو آبلو کرتے وقت کمی قتم کی منصوبہ بندی کا پتہ نہیں چاتا ہے' ایبا معلوم ہو آ ہے کہ یہ ضرورت کے تحت بلا کمی پلانگ کے بنآ چلا گیا' رچرڈ برٹن' جو کہ اس شرمیں 1844ء میں آیا تھا' اس نے شرکے بارے میں یہ دلچسپ مشاہدات چھوڑے ہیں:

کراچی کے شہرے جب میں پہلی بار واقف ہوا تو جھے ایسا
لگاکہ جیے میں ڈیڑھ صدی قبل کے اسکندریہ کے شہر میں ہوں۔
مٹی اور گارے کے بنے ہوئے چھوٹے اور نیچی چھوں کے گمروں
کے درمیان چند مکان پھر اور چونے کے بنے نظر آتے تھے۔ یہ
گرمٹی کی دیواروں سے گھرے ہوئے ' بغیر کھڑکیوں کے تھے۔
ان کی چھوں پر بادگیر بنے ہوئے تھے۔... جب کوئی شہر میں آیا
ان کی چھوں پر بادگیر بنے ہوئے تھے۔... جب کوئی شہر میں آیا
ہو اس کے جم کے تین اعضاء بری طرح سے متاثر ہوتے
ہیں ' یعنی کان ' ناک اور آ تکھیں۔ کانوں کو مقامی موسیقی کے شور
ہیں ' یعنی کان ' ناک اور آ تکھیں۔ کانوں کو مقامی موسیقی کے شور

آوازیں ہوتی ہیں۔ ان آوازوں میں کوں کا بھونکنا گرموں کا و مینچوں و مینچوں کرنا بھوی بطخوں کا سو کھی اور مردہ مجھلیوں کو کھانے کے لئے ایک دو سرے سے لڑنا شامل ہوتا ہے۔ جمال تک گندے پانی کے نکاسی کا سوال ہے تو یہ دھوپ کی شدت میں بھاپ بن کر اڑ جاتا ہے۔ ہر شخص اپنے گھر کے آگے وہ پھینک دیتا ہے کہ جس کی اسے گھر کے اندر ضرورت نہیں ہوتی ہے نہ اس کے بعد کے گدرہ اور کوے اس کی صفائی کا کام کرتے ہیں۔ اس کے بعد کے گدرہ ناور کوے اس کی صفائی کا کام کرتے ہیں۔ گندگی کی یہ ہو گئی ہوتی ہے۔ جب ہم بازار کے قریب گئے تو وہاں ہمیں مختف مسالوں اور جڑی ہوٹیوں کی ہوسے واسطہ پڑا۔ (3)

ان دونوں سیاحوں کے بیانات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اپنے ابتدائی دور میں کراچی نے نہ تو بندرگاہ کی حقیت سے ترقی کی تھی اور نہ ہی شرمیں سمولتیں تھیں'کیونکہ ٹالپر حکمرانوں کو نہ تو شہر کی منصوبہ بندی کا علم تھا'نہ ان کے پاس ذرائع تھے' اور نہ ہی ورن سے شہر میں آگرچہ چند دولت مند تاجر اور سیٹھ تھے گر ان کو بھی شہر کی صفائی' فوبصورتی' یا منصوبہ بندی سے کوئی دلچیں نہیں تھی۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کے باشندوں میں ساجی اور ثقافتی شعور کی کمی تھی' جس نے شہر کو پس ماندہ رکھ رکھا

(4)

1843ء میں سندھ پر برطانیہ کا قبضہ ہوا' 1847ء میں اسے جمبئ پریزیڈنی کا ایک حصہ بنا دیا گیا۔ برطانیہ کے قبضہ میں آنے کے بعد' حکومت نے کراچی کی ترقی میں خصوصی دلچیں کی جس کی وجہ سے یہ چھوٹا' کمنام' اور پس ماندہ قصبہ' ہندوستان کے اہم

شرول میں سے ایک ہو گیا۔ اس کی تق میں منصوبہ بندی کو برا دخل تھا کہ جس نے اسے ایک جدید شرینانے میں مدد دی۔

جس وقت الل برطانیے نے سندھ کو فتح کیا ہے' اس وقت تک انہیں یورپ بیں شہوں کی منصوبہ بندی اور بلانگ کا پوری طرح سے تجربہ ہو چکا تھا۔ انیسویں صدی بیں برطانیہ اور یورپ کے ممالک جب صنعتی دور بیں داخل ہوۓ' تو اس کے بیجہ بیں ان کے ہاں بور ژوا اور صنعتی کارکوں اور تاجروں کا طبقہ ابحرا' انہوں نے خاص طور سے اپنے شہوں کی ترقی بیں حصہ لیا' اور اس بلت کی کوشش کی کہ شہوں بیں عوام کی تفریح' کھیل' اور لطف اندوزی کے لئے جگہیں مہیا کی جائیں۔ اندا شہر بیں انظامیہ کے دفاتر' اور حکومت کے آفیوں کے ساتھ ساتھ' باغات' تھیٹرز گیلریز' میوزیز' کلبر' کیفے اور خرید و فروخت کے لئے عالیشان اسٹورز تقیر ہوئے' تاکہ شہریوں کو گھروں سے کیفے اور خرید و فروخت کے لئے عالیشان اسٹورز تقیر ہوئے' تاکہ شہریوں کو گھروں سے باہر محموضے' طنے جانے' بات چیت کرنے اور ساجی سرگر میوں بیں حصہ لینے کے مواقع باجر محموضے' طنے جانے' بات چیت کرنے اور ساجی مرگر میوں بیں حصہ لینے کے مواقع ملیں۔ اس کے ساتھ ساتھ حکومت اور شہر کی میونپائی یا کارپوریشن نے اسپتال' تعلیی طیس۔ اس کے ساتھ ساتھ حکومت اور شہر کی میونپائی یا کارپوریشن نے اسپتال' تعلیی طوریات یوری ہوں۔

شروں کو جب منصوبہ کے ساتھ آباد کیا گیا تو چوڑی کشادہ سر کیس تغیر ہوئیں ماکہ ٹرانسپورٹ کی سمولت ہو' اور گاڑیوں کی آمدورفت میں دفت نہ ہو۔ شہر میں کوڑا کرکٹ اٹھانے کا انتظام ہوا' اور گندے بانی کی نکاسی و صاف بانی کی سپلائی کا بندوبست کما گہا۔

ان نے شہروں میں ایک اور اہم تبدیلی جو آئی وہ ان کا سیکولر کردار تھا ہورپ میں ، قرون وسطی میں شرکے مرکز میں سب سے اونچی اور عالیشان عمارت کیتھڈرل کی ہوا کرتی تھی کہ جو ماحول کو ندہجی رنگ دیتی تھی الیکن اب نے شہروں میں اونچی اور بلند عمارت بنکوں ، تجارتی فرموں ، یا کمرشل اداروں کی ہونے لگیں جن کی وجہ سے شہر

کا ماحول ذہبی سے سیکولر فضامیں بدل کیا۔

برطانوی حکومت نے ان تجربات کی بنیاد ہر ہندوستان میں کلکتہ' مدراس' اور جمبئ کے شروں کی بنیاد رکمی' اور ان کو بورنی طرز پر آباد کیا۔ اندا جب کراچی کا نمبر آیا تو انہوں نے انہیں تجوات کی روشن میں اسے ایک جدید بندرگاہ سے متصل شمر میں تبدیل کر دیا۔ اس کے ساتھ ہی کراچی شرکا ماحول اور بوری فضا بدانا شروع ہو گئے۔ اس کی آبادی میں نہ صرف اضافہ ہوا' بلکہ جدید بندرگاہ اور تجارت نے ہندوستان کی تجارتی برادریوں کو اپن جانب متوجہ کیا کوئلہ یمال انہیں زیادہ معاشی مواقع ملنے ک اميد موئى ان تجارتي برادريول مي مين بوهرے كهي إرى خوجه اروا ثى اور كوا ك باشدے خاص طور سے قابل ذكر بيں۔ آمے چل كر يور في باشدے اور ان ك ساتھ ہی کچھ یمودی بھی یمال ملے آئے۔ ان لوگوں کے آباد ہونے اور کراجی کو اینا وطن بنانے الا متیجہ یہ فکلا کہ یہ شر مختلف اقوام اواون اور غداہب کا شر ہو گیا۔ ایک طرف تو یہ برادریاں اپنی شاخت کو برقرار رکھے ہوئے تھیں 'کردو سری طرف ان کے آپس کے تعلقات نے شرکیں ایک ایسے کلچرکو پیدا کیا جو ان سب کی اقدار' روایات' اور رسم و رواج کی پیداوار تھا۔ یہ کلچر رواداری انسان دوستی اور سیکولر بنیادوں پر قائم

ایک مرتبہ جب بیہ اس شہر کے ہائی بن مجے اور انہوں نے شہر کے مواقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے تجارت اور کاروبار میں منافع کملیا تو اس کے نتیجہ میں ان میں شہر سے تعلق اور لگاؤ پیدا ہوا۔ اس نے ان میں اس جذبہ کو پیدا کیا کہ شہر کو نہ صرف ترقی دی جائے بلکہ برصغیر کے دو سرے شہوں کے مقابلہ میں اسے خاص کردار دیا جائے باکہ یہ دو سروں میں متاز ہو سکے۔

اس سلسلہ میں شرکی پارس کمیونی نے اہم کردار اداکیا عاص طور سے اس وقت جب کہ جشید نفروانجی متنا کراچی میونسپائی کے صدر تھے۔ ان کا یہ زمانہ 1921ء سے

1933ء تک کا تھا' اس دوران میں انہوں نے کراچی شہر کے گندے پانی کے نکائی کے نظام کو بہتر بنایا۔ صاف پانی کی سپالئی کا انتظام کیا' اور اس کے ساتھ ہی سڑکوں کی مرمت' نے باغات کا اضافہ' عورتوں کی سہولت کے لئے زچہ خانوں کی تقیر' اور برحتی ہوئی آبادی کے لئے نئی ہاؤسٹک ا سکیمز کا افتتاح کیا۔ یہ انہیں کی کوششوں کا نتیجہ تھا کہ کراچی میونسپٹی کی شاندار عمارت تقیر ہوئی اور کراچی شہر ایک نئی شکل و صورت میں الجی میونسپٹی کی شاندار عمارت تقیر ہوئی اور کراچی شہر ایک نئی شکل و صورت میں ابھر کر آیا۔ ان کوششوں کی وجہ سے یہ شہر پورے برصغیر میں اپنی صفائی کی وجہ سے مشہور ہوگیا۔

کراچی کی اس ترقی کی ایک خصوصیت بید تھی کہ بید ایک تجارتی اور کاروباری شہر کی حیثیت سے ابحرا' بہال کارخانے اور صنعتی اوارے نہیں تھے' اس کی وجہ سے بہال نہ تو کارخانوں کا دھوال اور شور تھا اور نہ ہی مزدوروں کی کچی آبادیال۔ ان حالات میں اس کی آبادی بھی تیزی سے نہیں بڑھی۔ برطانوی فتح سے پہلے اس کی آبادی 14 ہزار تھی۔ اللای 73,560 ہو گئی۔ 1891ء میں بید تھی۔ 1881ء کی مردم شاری کے حساب سے یہ آبادی 73,560 ہو گئی۔ 1891ء میں بید کروہ کروہ کی اس کی کی بردھ کر 10,5199 ہو گئی۔ آبادی کی اس کی کی بردھ کر 10,5199 ہو گئی۔ اور میونسپائی کے لئے یہ آسان تھا کہ وہ شرکو صاف ستھوا رکھ سے سے

اس دوران میں شرمی جو عمار تیں تغیر ہوئیں ان سے اندازہ ہو تا ہے کہ شرمیں تجارت کاروبار ، تعلیم اور تفریح کی کیا صورت طل تھی کیونکہ یہ عمار تیں شربوں کے انظامی ، تجارتی ، اور کاروباری مسائل کو حل کر رہی تھیں۔ شرکی زندگی میں تجارتی مفادات اس قدر معظم اور مضبوط تھے کہ ان کے آگے ذہبی و نسلی جذبات مرهم پڑ گئے تھے شہر کی کاروباری جماعتوں میں دولت اور منافع کمانے کے بعد ، یہ احساس پیدا ہو گیا تھا کہ اپنی کمائی میں سے ایک حصہ شہر کی فلاح و بہود کے لئے بھی خرچ کیا جا ہے۔ گیا تھا کہ اپنی کمائی میں سے ایک حصہ شہر کی فلاح و بہود کے لئے بھی خرچ کیا جا ہے۔ فلاح و بہود کے لئے بھی خرچ کیا جا ہے۔ فلاح و بہود کے لئے بھی خرچ کیا جا ہے۔ فلاح و بہود کے دعمہ لیا ، اس وجہ سے فلاح و بہود کے کاموں میں یارس کمیونٹی نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا ، اس وجہ سے فلاح و بہود کے کاموں میں یارس کمیونٹی نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا ، اس وجہ سے

معاشرے میں ان کے لئے عزت و احترام کے جذبات پیدا ہوئے۔ سابی کامول کا ایک اثر یہ ہوتا ہے کہ دولت مند اور بااثر لوگ غریب اور مظلوم لوگوں سے رابطہ میں ستے ہیں' اس کے بعد انہیں احساس ہو تا ہے کہ لوگوں کی محرومیاں اور ضروریات کیا ہیں؟ یہ احساس اور شعور انہیں اس بات پر مجبور کرتا ہے کہ وہ معاشرے کی فلاح و ببود کے لئے کام کریں۔ اس کے تتیجہ بی میں انسان دوستی اور رواداری کے احساسات ابحرتے ہیں۔ یہ وہ ماحول تھا کہ جس میں اپنی بین کی تھیوسو فیکل سوسائٹ کو کراچی میں کل مقبولیت ملی۔ اس ماحول نے کراچی میں نہ صرف انسانوں کی تکلیف اور مسائل کی طرف امراء اور دولت مندول کی توجه مبذول کرائی۔ بلکه ان جانورول اور برندول سے بھی مدردی کے جذبات کو پیدا کیا۔ پیر علی راشدی 'جو کہ ایک سیاستدال اور مصنف کی حیثیت سے خاصے مشہور ہیں' انہوں نے اپنی یادداشتوں میں نو آبادیاتی دور کے کراچی کا ذکر بوے خوبصورت انداز میں کیا ہے 'جس سے اندازہ ہو آ ہے کہ کراچی کے لوگوں میں انسان دوستی اور جانوروں سے محبت س طرح کوث کوث کر بھری ہوئی · تقی \_ اگر کوئی هخص جانور کو مار تا یا اس پر ظلم کر تا تھا، تو اس کو اس جرم پر جرمانه دینا ہو آ تھا۔ گاڑی بانوں کو اس بات کی اجازت نہ تھی کہ تعداد سے زیادہ سواریال اپنے ٹاگوں میں بھائیں۔ شرمیں جانوروں کے حقوق کے تحفظ کے لئے سوسائٹیز تھیں \* کہ جن کے عمدیداروں کو آزری مجسٹریٹ کے افتیارات تھے۔ یہ ان کے فرائض میں سے تھا کہ وہ شرمیں دیکھیں کہ گاؤں والے نہ تو زیادہ سلان رکھ کر جانوروں پر بوجه واليس نه زياده سواريال بماتمي اور نه جانورول كو مارس - أكر كوكى خلاف ورزى كا مرتكب موتا تفاتوياتو اس منبيهه كردى جاتى تمى كاس يرجرانه عايد كرديا جاتا تھا۔ شریس جگہ جگہ جانوروں کے بانی پینے کے لئے حوض بنے ہوئے تھے اور تاگوں و گاڑیوں کے لئے سائیان کہ جمال وہ جانوروں کو دھوپ سے بچا کر رکھیں۔ پارسی کمیونٹی میں وستور تھا کہ وہ اپنے بزرگوں کی یاد میں جانوروں کے لئے سامیہ دار جگھیں

اور پانی پینے کے لئے حوض تغیر کراتے تھے کہ جہاں محنڈا پانی ہر وقت موجود رہنا تھا۔ ہندو کمیونٹی نے گاہوں کے لئے گؤشالہ تغیر کراتے تھے۔ پیر علی راشدی ایک جگہ اپنے تجربہ کا ذکر اس طرح سے کرتے ہیں:

> مسرر جشید متناکراچی میونسپلی کے صدر تھے اور سالما سال بلا مقابلہ اس عہدے پر منتخب ہوتے رہے۔ 1930ء کے آس پاس میں بندر روڈ سے گذر رہا تھا۔ دیکھا کہ جشید متا بدل ایک زخی گدھے کو اسپتال کی طرف لے جا رہے ہیں۔ ان کی موثر ان كا ورائيور ييچے چلاما آرہا تھا۔ تماشا ديكھنے كے لئے ميں بھی اسپتال کے برآمے میں جاکر کھڑا ہوا۔ جشید نے اپنے سائے گدھے کی مرہم پی کرائی اور ڈاکٹرے بار بار کہتے رہے کہ زخم آست صاف کرے اللہ بے زبان کو ایذا نہ بنیے۔ مرہم یی ختم ہوئی تو ڈاکٹر کو ہدایت کی کہ گدھے کو ان کے ذاتی خرچ پر استال میں رکھا جائے اور دانے و گھاس کے لئے کھے رقم بھی استل میں جمع کرا دی۔ دو سری طرف گدھے کے مالک سے بھی كماكه جب تك كده كاعلاج يورانه موجائ اور وه كام كرن کے قابل نہ ہو جائے' تب تک وہ اپی مزدوری کا حساب ان سے لے لیا کرے اور یہ کہتے ہوئے کچھ نوٹ پینگی ہی اسے دے ديخ – (4)

اگر سندھ کے تناظر میں کراچی شرکی ترقی اور اس کی ثقافتی سرگرمیوں کا جائزہ لیا جائے تو اندازہ ہو تا ہے کہ جمال ایک طرف شہر ترقی کر رہا تھا اور اپنا ایک خاص کلچر تفکیل دے رہا تھا' وہیں دو سری طرف اندرون سندھ میں زمیندار و جاگیروار بقیہ سندھ کو پس ماندہ رکھے ہوئے تھے۔ اس سے جاگیروار اور تاجر طبقوں کے رویوں کا اظمار ہوتا ہے کہ جنہوں نے اپنے زیر اثر علاقوں کو اپنے رویوں کی بنا پر وہ علیحدہ علیحدہ خانوں میں تقتیم کر دیا تھا۔ کراچی تعلیم یافتہ اور ثقافتی و ساجی طور پر ترقی یافتہ شر تھا کہ جمال برصغیر اور دنیا سے کاروبار کی وجہ سے شہر میں کاسمو پولٹن فضا تھی' جبکہ دیماتی سندھ سابی' ثقافی' اور تعلیمی لحاظ سے قرون وسطی کے زمانہ میں تھا کہ جمال زمیندار و جاگیردار ہاریوں اور کسانوں پر حکومت کرتے ہوئے' انہیں بھی پس ماندہ رکھے ہوئے جا اور خود بھی ثقافی و تعلیمی طور پر پس ماندہ شھے۔

اس پس مظریس دیماتی علاقے سے جب کوئی کراچی آنا تھا، تو اس کے لئے یہ ایسا بی تھا کہ جیسے وہ کی فیر ملک بیس جا رہا ہے۔ ان کے لئے کراچی شہر کی فضا اور ماحول اس قدر پررعب تھا کہ وہ اس ماحول بیس خود کو اجنبی سجھ کر ڈر اور خوف کی ماحول اس قدر پررعب تھا۔ اس ذہنیت کے بارے بیس پیر علی راشدی نے اپنی یادواشتوں میں کھا ہے کہ:

الفنستن اسریت کی جمائیں (Shops) دیکھ کر لوگوں میں احساس کمتری پیدا ہو تا تھا۔ میسمنوں کی دو چار دوکانوں کے سوا باتی سب دوکانیں اگریزوں پارسیوں اور ہندو عالموں کی تھیں.... دوکان میں داخل ہونے سے پہلے بوٹ صاف کرائے جاتے تھے۔ کوٹ کے بٹن بند کئے جاتے تھے اور داڑھی موٹچموں کو ہاتھ بھیر کر درست کیا جاتا تھا کیونکہ اندیشہ ہو آگہ اندر داخل ہونے پر کمی اگریز افسرے سامنانہ ہو جائے۔ (5)

اندرون سندھ سے آنے والے اس بلت کی ہمی کوشش کرتے تھے کہ شریس سیر و تفریح کرتے وقت یا خرید و فروخت کے دوران ان کا آمنا سامنا کسی میم صاحبہ سے نہ ہو۔ پیر علی اس طمن میں اپنا لیک واقعہ بیان کرتے ہیں کہ جب انہوں نے جیب آباد یک ایک وقیم کی ایک واقعہ بیان کرتے ہیں کہ جب انہوں نے جیب آباد یک ایک وؤیرے کو معہ آپنے مازمین کے آیک وکان میں چمپا ہوا دیکھا تو انہوں نے

اس کی وجہ وریافت کی' اس پر اس نے کما:

خیر کمال؟ بازار آئے تھے' چڑے کے صندون' بیک اور بسر بند خریدنے تھے اچانک دیکھا کہ مینڈیس (میڈیس) چلی آ ری تھیں۔ ان کے ڈر سے اس دکان میں آکر پناہ لی۔ یہ مینڈیس (میڈیس) رخصت ہوں تو ہم یمال سے تکلیں۔

"مر میر موں سے آپ کو کیا ڈر ہے؟ وہ آپ کو کیا کمیں

"شاہ صاحب خبر نہیں کی جورنی (یورنی) ہفسر (آفیسر) کے گری عور نیں ہیں۔ سا ہے کمشز کلکٹر کمانی اور دو سرے بوے سفیروں کے بیٹلے پاس کے علاقے میں ہیں۔ آگر ہمارا یوں ٹولی بنا کر گھومنا کسی مینڈم صاحب کو نہ بھلیا تو ہمیں بندھوا کر زبل (جیل) بمجوا کتی ہیں۔ کاراچی گھومنے کے شوق میں خواہ مخواہ قید (جیل) بمجوا کتی ہیں۔ کاراچی گھومنے کے شوق میں خواہ مخواہ قید کائنی بڑے۔ اس لئے شہوں اور بھیڑیوں سے دور رہنا ہی بھلا۔" (6)

پیر علی راشدی نے اپنے حمد کے جس کراچی کا ذکر کیا ہے' اس کی تصویر وکش اور جانب ہے۔ وہ شریس چلنے والی ٹرام کا ذکر کرتے ہیں کہ جو صدر سے کیماڑی تک جاتی تھی اور جس کا کرایہ صرف ایک کلہ تھا۔ اس میں نہ تو دھکم پیل ہوتی تھی' نہ شوروغل' اور نہ لڑائی جھڑے۔ مسافر آرام سے سنر کرتے اور شرکی رونق دیکھتے جاتے سے۔ امراء کے پاس محورا گاڑیاں ہوتی تھیں جنہیں وکوریہ کہتے تھے۔ راشدی کے مطابق:

پہلی موڑ کار ایک مین سیٹھ عبدالرحیم صالح محمد نے منگوائی جو ہمبر (Hember) حقی۔ اس کی چست کملی تھی۔ سڑک

رِ نکلتی تو لوگ باارب ہو کر ایک کنارے پر کھڑے ہو جاتے۔ (7).

اگریز گھو ڈول پر گھو متے تھے۔ ہوا خوری کے لئے یہ لوگ شام کو کلفٹن جایا

کرتے تھے۔ اس وقت تک کلفٹن جانے کی سڑک پختہ نہیں تھی' سندھ کا کمشنر سر

ہنری' اپنی بیوی کے ہمراہ' بغیر نوکر چاکر یا گارڈ کے ہوا خوری کے لئے روز کلفٹن جایا

کرتا تھا۔

یہ کولونیل کراچی تھا۔ جو یا تو لوگوں کی یادوں میں رہ گیا ہے۔ یا اخباروں' رسالوں' آپ بینیوں اور تاریخ کی کتابوں میں۔

(5)

کراچی شرایک نئی تبدیلی کے بعد اس وقت ابحراکہ جب 1947ء میں تقسیم کے بعد یہ پاکستان کا نیا کیپٹل بن گیا۔ تقسیم کے فورا" بعد پورے ہندوستان سے مہاجرین کی ایک بڑی تعداد کراچی میں آکر آباد ہونا شروع ہوئی' یہ نئے آنے والے اپنے ساتھ دبئی روایات' طرز رہائش' ادب آداب' اور ایک نیا کھچر لے کر آئے۔ یہ اپنے ساتھ اپنے شہوں' قصبوں' اور گاؤں کی یادیں بھی لے کر آئے' جس کا اظمار انہوں نے اس طرح سے کیا کہ نئے رہائٹی علاقوں کو یہ نام دے دیتے اور اس طرح سے انہوں نے اپنا ذہنی تعلق اپنے ماضی سے برقرار رکھا' جسے بمار کالونی' بنگور ٹاؤن' راجع آئے کالونی' ابنا ذہنی تعلق اپنے ماضی سے برقرار رکھا' جسے بمار کالونی' بنگور ٹاؤن' راجع آئے والوں نے اپنی اجبیر محری' اور علی گڑھ کالونی وغیرہ۔ صرف بھی نہیں' ان نئے آنے والوں نے اپنی دکانوں کے نام بھی اپنے شہوں پر رکھ کر پرانی یادوں کو باتی رکھنے کی کوشش کی جسے دکانوں کے نام بھی اپنے شہوں' امبالہ سویٹ شاپ' آگرہ شو شاپ' دیلی ہوٹی' یا پیلی بھت آگرہ شو شاپ' دیلی ہوٹی' یا پیلی بھت

آزادی کے بعد ایک عمل تو یہ ہوا کہ سڑکوں کے نام بدل دیئے گئے 'جو سڑکیں نو آبادیاتی دور میں اگریزوں کے نام سے مشہور تھیں' ان کی جگہ مقامی لوگوں کے نام

سے منسوب کر دی گئیں 'جیسے وکوریہ روڈ عبداللہ ہارون روڈ ہو گیا' نیپر روڈ میرکرم علی ٹا پر روڈ میں تبدیل ہو گیا' لارنس روڈ کا نام نشر روڈ رکھ دیا گیا' الفنسٹن اسٹریٹ زیب النماء اسٹریٹ بن گئی اور کناٹ روڈ بدل کر چودھری رحمت علی روڈ ہو گیا۔ یہ عمل صرف اگریزی ناموں کے ساتھ ہی نہیں ہوا' بلکہ وہ جگیس اور نام جو ہندوؤں سے منسوب سے وہ بھی بدل دیتے گئے' موتی لال نمو روڈ کا نام بدل کر چگر مراد آبادی روڈ رکھ دیا گیا و ابعہ بھائی پٹیل روڈ نے قالب بدل کر نواب اساعیل خال روڈ کی شکل

شاہراہوں گیوں اور سڑکوں کے نام جن نے افراد کے نام پر رکھے گئے۔ ان میں سے اکثر کا تعلق کراچی ہے نہیں تھا اور نہ ہی انہوں نے شہر کی ترقی یا اس کی فلاح و بہود میں کوئی حصہ لیا تھا۔ ناموں کے اس انتخاب سے بیہ بھی پہ چاتا ہے کہ ان میں سے اکثر سیاستدان تھے ساجی کارکن نہیں۔ لاذا یہ اس رجان کی غمازی کرتا ہے کہ اب سیاست کو ساجی کاموں پر فوقیت مل گئی ہے۔ اس نے اس ذہنیت کی بھی غمازی کی ہے کہ اب سیاست کو ساجی کاموں پر فوقیت مل گئی ہے۔ اس نے اس ذہنیت کی بھی غمازی کی ہے کہ اب شمر کے نے نظام میں اگریزوں اور ہندوؤں کا کوئی دخل نہیں۔ شمر کی ہے کہ اب شمر کے نے نظام میں اگریزوں اور ہندوؤں کا کوئی دخل نہیں۔ شمر کی ہوشش کی شمی کو ختم کرنے کی غرض سے نو آبادیاتی دور کے تمام مجتموں اور یادگاروں کو منانے کی کوشش کی گئی۔ نے آنے والے اس شمر کے ماضی کو ختم کرے مال اور مستقبل میں اس کو اپنے مقاصد کے لئے استعمال کرنا چاہجے تھے انہیں اس شمر کے ماضی سے کوئی دیں نہیں تھی کوئکہ یہ ماضی ان کے اپنے عزائم میں رکاوٹ بن رہا تھا۔

اس کی وجہ یہ تھی کہ مماجرین اپنے ساتھ کڑ قتم کے ذہبی اور سیای تعقبات کو لے کر آئے تھے۔ انہوں نے اس ملک کو اپنا وطن اس لئے بنایا تھا کہ یمال پر اسلای نظام کے نفاذ کا وعدہ کیا گیا تھا' اب یمی اسلامی نظریہ ان کے ذہنوں میں پختل کی حد تک اپنی جڑیں پکڑ چکا تھا۔ اگرچہ ان نئے آنے والوں میں کئی قتم کے مماجرین تھے: وہ بھی تھے کہ جو حکومت کے ملازم تھے اور اپنی ملازمتوں کو ٹرانسفر کرا کے یمال آگئے تھے' وہ

بھی تھے کہ جو نے ملک میں معاثی مواقع کی تلاش میں آئے تھے 'اور وہ بھی تھے کہ جو فرقہ وارانہ فساوات کے متیجہ میں گمربار لٹا کر آئے تھے۔ لیکن ان مب گروہوں کو آپس میں ملانے والا رشتہ ندمب اور ساسی نظریہ تھا۔ چونکہ یہ بدی تعداد میں آئے اس کتے جلد ہی انہوں نے کراچی کے برانے اور مقامی باشندوں کو پس مظرمیں و حکیلنا شودی کر دیا۔ بااثر ہورو کرئی نے کراچی مونسکی کے اختیارات کو کم کر دیا۔ کراجی کا کشٹر بے تاج باوشاہ کی طرح شریر حکومت کرنے لگا۔ ہندووں کی چھوڑی ہوئی جائدادوں کو انتظامیہ نے اپنی مرضی سے ' پند کے لوگوں میں تقیم کرنا شروع کر دیا۔ اس صورت حال کی وجہ سے شمر کا ماحول بدل کیا۔ تعلیم یافتہ اور دولت مند ہندو شربوں نے آہستہ آہستہ ہجرت کرنا شروع کر دی' پاری جو اب تک شرکے معزز شری اور ساتی کارکن تھے' اب وہ مجمی پس مظر میں جا کر گمنام ہونا شروع ہو گئے۔ سکھ اور میودی جو اس شریس تعوری تعداد میں تھے وہ ایک دم غائب ہو مجئے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کراچی شرکی فضا اور اس کی شکل بدل کر رہ منی۔ جگہ جگہ نئی مسجدوں کی تعمیرنے ندمب کو معاشرہ کے دو سرے پہلوؤل پر غالب کر دیا۔ کراچی اب وہ شرنسیں رہاکہ جمال مخلف نداہب و ثقافتوں کے لوگ ہم آبکی کے ساتھ رہا کرتے تھے۔ ندہی رواداری کی جگہ اب ندہی رائخ العقیدگی نے لے لی- انسان دوسی کی جگہ ' تعصب اور نفرت آمنی- جیسے جیسے شرکی آبادی برحت من اس طرح سے شرکا برانا نظام ثوانا چلا کیا۔ نئے حالات میں نہ تو پرانے نظام کو برقرار رکھنے کی کوشش کی گئی اور نہ اس کی جگہ بدلتے مالات کے تحت نے نظام کی ابتداء ہوئی۔

مهاجرین نے جب ایک بار شرکو اپنا لیا تو انہوں نے یہاں ایک نے کلچرکو روشناس کرایا۔ اردو شریس روزمرہ کی زبان بن گئی۔ شعر و شاعری اور شاعروں نے بہت جلد مقبولیت حاصل کرلی ندہبی شوار' جسے محرم اور عید میلاد النبی کو زور شور سے منایا جانے لگا۔ اردو اخبارات۔ رسالے' اور کتابوں کی اشاعت ہونے گئی۔ جوش ملیح

آبدی مجنوں کور کھیوری نیاز فتح ہوری اور شلد احد والوی جرت کے بعد کراچی میں آباد ہو گئے جس کی وجہ سے اولی سرگرمیوں کو ایک نئی زندگی مل گئے۔ ابتدائی نمانہ میں چونکہ ہندوستان سے آنے والوں پر پاہندیاں نہیں تھیں' اس لئے شاعروں' تقریبات' اور تہواروں پر ایک بیری تعداد کرجی آتی' اور بوں شرکا تعلق ماسی کے کلچراور مندوستان سے جڑا رہتا۔ ان میں سے اکثر دانشوروں نے جب اپنی یاددا شعی لکھیں تو ان میں سے اپنے مامنی کی یادوں کا ذکر ہے' اس ذکر میں چمیا ہوا غم اور رنج ہے' وہ ماضی کے جو انہوں نے کھو دیا وقدیم نسل اس کی یاد کو اینے دلوں سے نہیں نکال سکی۔ عارف حسن جنوں نے کراچی شرکی پلانگ پر کافی کام کیا ہے انہوں نے تقتیم ے بعد کے کراچی کے بارے میں لکھا ہے کہ تقیم کے بعد مماجرین نے اس شمر کو ایک نیا نقافتی ماحول اور روایات دیں۔ ابتدائی زمانے میں آنے والے لوگ صدر کے اردگرد کے علاقوں میں آباد ہوئے 'جس کی وجہ سے صدر ثقافی مرگرمیوں کا مرکز بن میا- 1965ء تک مدر میں 37 کھانے پینے کی جگہیں تھیں' 9 شراب خانے تھے' 11 بليرو رومز تع أنه كابول كي دوكانين تعين 7 آويور يز تع 4 وسكو كلب تع- شرك مر كرميون مين سيمينار ادبي نشتين جليه و جلوس ورائي شوز اور مباحث موت سے كم جن میں لوگوں کی ایک بردی تعداد شریک ہوتی تنتی۔ انڈیا کافی ہاؤس طالب علموں اور ساستدانوں کا مرکز تھا کہ جمال ساست پر زور و شور سے بحث ہوتی تھی۔ انہول نے کیپٹل اور پیراوائز سیماوں کا بھی ذکر کیا ہے کہ جمال وقا" فوقا" قلم فیسٹیولز منعقد ہوتے رہے تھے۔ کراجی موا کلب اور کٹرک ہال اپنی کلچل سر کرمیوں کی وجہ سے مشہور جگہیں مھیں باری جم خانہ اور گوؤن جم خانہ آپس میں کھیلوں کے مقابلے منعقد كراتے تھے۔ وہ اس زمانه كو ياد كرتے بين كه جب صدر كا علاقه برسكون اور صاف ستمرا تما اور جال شام كو چل قدى كرنا لوكول كا محبوب مطفله تما- (8)

1960ء کی دہائی میں کراچی ساسی طور پر بت مرکزم تھا، خاص طور سے طالب

علم، جو کہ ایوب خال کی آمریت کے سخت خلاف سے، جنہوں نے مسلس جلے، جلوسوں، اور ہڑ تالوں کے ذرایعہ لوگوں ہیں سیای شعور کو پیدا کیا جس کی وجہ سے ایوب خال کی آمریت کو سخت چیلنج کا سامنا کرنا پڑا۔ جیسا کہ آمرانہ حکومتوں کا وستور ہو تا ہے، ایوب خال نے تختی و تشدد سے اپنے خلاف ہر قتم کی مخالفت کو کچلا۔ کچھ طالب علم راہنماؤں کو شمر سے نکال دیا گیا، کچھ کو جیلوں ہیں ڈال دیا گیا، لیکن ان مختیوں کے باوجود مخالفت ختم نہیں ہوئی۔ ان حالات ہیں ایوب خال کی حکومت نے یہ فیملہ کیا کہ وہود مخالفت ختم نہیں ہوئی۔ ان حالات ہیں ایوب خال کی حکومت نے یہ فیملہ کیا کہ حکومت کر سیس اس کی مختی و آرام کے ساتھ حکومت کر سیس اس کی مظرف کو بیہ شریورو کرنی اور حکمران طبقوں سے اس کا اثر کراچی شمر پر یہ ہوا کہ ایک طرف تو یہ شمریورو کرنی اور حکمران طبقوں سے باک ہو گیا، تو دو سری طرف اب اس شہر نے صنعتی و تاجرانہ روپ کو افقیار کیا۔

(6)

کراچی شہر میں صنعتی عمل تقتیم کے بعد سے بی شروع ہو گیا تھا، جب نے کارخانوں کا قیام عمل میں آیا تو سستی مزدوری کی ضرورت پری، اس کے نتیجہ میں ہیروزگار اور غریب لوگ جو کہ سرحد اور پنجاب میں المازمت اور کام نہیں پا سکتے تھے وہ کراچی میں آنا شروع ہو گئے۔ نئے آنے والوں کی وجہ سے آہستہ آہستہ کراچی کی آبلای کا تاسب بدانا شروع ہو گیا۔ اب کراچی شرنے ایک اور شکل افتیار کر لی اور یہ ایک "چھوٹا پاکستان" بن گیا۔ شہر میں پٹھانوں اور پنجابیوں کی نئی آبلویاں بے گئیں۔ یہ لوگ بھی اپنی ساتھ اپنی روایات' اوارے' اور کلچرکو لے کر آئے۔ پٹھان اپنی قبائلی رسوات اور جرگہ سٹم کے ساتھ آئے' تو پنجابی اپنی جارحانہ ذہریت اور مہم جوئی کے ساتھ۔ اور جرگہ سٹم کے ساتھ آئے' تو پنجابی اپنی جارحانہ ذہریت اور مہم جوئی کے ساتھ۔ اور بھی بوئی آبلای نے مہاجروں کو ایک نے خطرے ساتھ۔ نہوں کی آمد اور ن کی برحتی ہوئی آبلای نے مہاجروں کو ایک نے خطرے ساتھ۔ نہوں کے ان اور کو شش کی

کہ ان سلی گروہوں سے خود کو دور اور علیمہ رکمیں۔

1970ء میں جب ون بون کا خاتمہ ہوا اور کراچی سندھ صوبہ کا صدر مقام بن کیا تو اس کی وجہ سے سندھ حکومت کی بیورو کرلی اور سندھی سیاستدان و وڈیرے کراچی میں آنا شروع ہوئے۔ اب تک کراچی کی سندھی آبادی پس منظر میں تھی اور اس بوزیشن میں نمیں تھی کہ اپنے وجود کو بوری طرح سے اجاگر کر سکے۔ ان ڈی ابحرتی ہوئی طاقتوں کی وجہ سے مہاجر آبادی تاؤ کا شکار ہو گئ اب تک شرر جو اس کا تسلط تھا وہ اس کے ہاتھوں سے نکل رہا تھا کی وہ طلات تھے کہ جن میں مہاجر قوی تحریک کا وجود عمل میں آیا۔

ملک کے سابی طالت نے ہی کراچی شرکو متاثر کیا طویل مدت کے مارشل لاء اور آمرانہ حکومتوں کی وجہ سے شہر کی کارپوریش منتب ادارہ نہیں رہی اور اس کا شہر کی ترقی میں جو کردار تھا وہ گھٹ کر رہ گیا۔ شہر کی آبادی میں نہ صرف پاکستان کے صوبوں سے لوگ کراچی آئے ، بلکہ افغان مماجرین ' بری ' بنگالی اور ایرانیوں کی ایک بری تعداد بھی یماں غیر قانونی طور پر آکر آباد ہو گئے۔ چونکہ ان نئے آنے والوں کی اکثریت کا تعلق دیماتی علاقوں سے تھا' اور یہ تعلیم و فن ' اور ہنر سے بے گانہ تھے' اس لئے ان میں اور کراچی کی متوسط تعلیم یافتہ طبقے میں ایک ثقافتی خلیج پیدا ہو گئے۔ ان اختلافات نے نملی فسادات کی شکل اختیار کر لی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مماجرین اپنے ساتھ جو ہندوستانی کلچر اور نقافت کے کر آئے تھے وہ ان نئے آنے والوں کی وجہ سے بے جان ہندوستانی کلچر اور نقافت کے کر آئے تھے وہ ان نئے آنے والوں کی وجہ سے بے جان ہو کر رہ گیا۔ کراچی جو ایک "چھوٹا ہندوستان" تھا اب "چھوٹا پاکستان" بن گیا۔

لین ان تبدیلیوں کے باوجود کراچی مهاجروں کا شرکملا تا ہے۔ اندرون سندھ اور کراچی کے درمیان ایک ثقافتی و ساتی فاصلہ ہے۔ وہ لوگ کہ جو دو سرے صوبوں سے آئے ہیں' ان لگاؤ اور تعلق کراچی سے کم اور اپنے علاقوں سے زیادہ ہے۔ مهاجرین کہ جن کا تعلق ہندوستان سے کٹ چکا ہے' اب کراچی شہر میں قلعہ بند ہو گئے ہیں۔ شہر

ے باہر ان کی جمایت و مدد تاپید ہے۔ ان کی مماہر شاخت کو دو مرے صوبوں نے ملنے

اکار کر دیا ہے۔ ان سب وجوہات کی وجہ سے شہر نقصان اٹھا رہا ہے۔ اس شہر میں

رہنے والوں کو شہر سے قلبی اور دلی لگاؤ نہیں ہے۔ ہی وجہ ہے کہ موقع پرست اور
لوث کھوٹ کرنے والے افراد نے اس شہر کو اپنا فشانہ بنا لیا ہے۔ شہر میں بے ترتیمی

کے ساتھ پلازہ بن گئے ہیں کہ جنوں نے شہر کی صورت کو بگاڑ کر منے کر دیا ہے۔ اب
شہر میں نہ تو کھیل کے میدان ہیں' نہ باغات' نہ ہی نوجوانوں کے کلب۔ شمر کی پرانی
شار تیں خسہ و شکتہ ہو کر اپنی خوبصورتی اور رونق کھو چی ہیں' ان عمارتوں کے شخط
اور بیجاؤ کی کی کو فکر نہیں ہے۔

1980ء اور 1990ء کی دہائیوں میں جب حکومت کی جانب سے فوجی آپریشنز کئے تو اس نے مزید شہر کی فضا کو بدل دیا۔ قتل و غارت کری خوں ریزی کو لوٹ مار ' عدم تحفظ' اور غیریفینی صورت حال نے شہریوں کو خوف و دہشت کے عالم میں جتلا کر کے ان کو دباؤ اور تناؤ کے امراض میں جتلا کر دیا ہے۔

آج جب نو آبدیاتی دور کے کراچی کا مقابلہ حال کے کراچی سے کیا جاتا ہے' تو دونوں میں زبردست تقالو نظر آتا ہے۔ اس تبدیلی کے عمل میں پاکستان کی تاریخ پس پردہ ہے' جس نے شہر کے کردار کو بدلا ہے۔ تاریخی عمل کے دوران تبدیلی ضرور آتی ہے اور شہر بھی اپنی شکل و صورت بدلتے ہیں۔ لیکن آگر تبدیلی معیار زندگی کو گھٹائے اور روزمرہ کے معمولات میں فرق لائے' تو اس صورت میں زندگی ناقائل برداشت ہو جاتی ہے اور لوگ ماضی کی یادوں میں گم ہو جاتے ہیں کہ جب زندگی میں سکون و امن مقا۔ لیکن کراچی میں رہنے والوں کا المیہ یہ ہے کہ اس کا ماضی بہت کم لوگوں کو پرانی یادوں میں اکثریت ان لوگوں کی ہے کہ جو بغیر کسی ماضی کے یادوں میں اکثریت ان لوگوں کی ہے کہ جو بغیر کسی ماضی کے یہ کہ بر بغیر کسی ماضی کے یہ ہو ہیں۔

Munford, Lewis: The City in History, Penguine Books 1976, p. 639.

Carless, T. G: Memoirs on The Bay, Harbour, and Trade of Kurachi. In : Memoirs on Sind Hughes Thomas, Vol. I, Delhi, 1993, p. 196.

Burton, R.: Sindh Revisited, Vol. I, II.

Karachi, 1993, p. 45, 46.

.اشدى كير على : وه دن وه لوك ، آج ، خزال ، 1995م ، ص 101 ، 102-

الينيا: ص- 104

ء ايضاً: ص- 134

7- الينا: ص- 106

٤- عارف حسن: کراچی شی- آج ' خزال 1995ء می- 91-390

## لا ہور: نشلسل اور تبدیلی کے درمیان الجھا ہواشہر

جب بھی ہم کسی شہر کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس میں دو پہلونظر آتے ہیں: ایک سللسل اور دوسرا تبدیلی کا۔ جب ہم سلسل کی بات کرتے ہیں تو اس کا مطلب ہوتا ہے شہر کی وہ روایات جو وقت کے ساتھ پروان چڑھ کر مشخکم اور مضبوط ہو کیں۔ اور جن کا اظہار شہر کی ممار تو ن کا اظہار شہر کی ممار تو ن ہوار یون میلوں اور لوگوں کی عادات' رویوں' اور ہمن سہن سے ہوتا ہے بید روایات ایک نسل سے دوسری نسل تک منتقل ہوتی رہتی ہیں اور وقت کے اتار چڑھاؤ کے باوجود اپنسلسل کو برقر ارر کھتی ہیں۔ اس لیے شہر لا ہور کے رہنے والوں کے لیے جب'' زندہ ولان لا ہور'' یا''لا ہور ہے'' کا استعمال کیا جات اہے تو وہ اس شہر کی روایات اور ان کے سلسل کی نمازی کرتا ہے۔ اس سے شہر کی شاخت ہوتی ہے۔ شہر جس قدر تاریخی طور پر قدیم ہوتا ہے۔ اس قدر اس شہر کے باشندوں کی تناز خت ہوتی ہے۔ شہر جس قدر تاریخی طور پر قدیم ہوتا ہے۔ اس قدر اس شہر کے باشندوں کی تاریخی جڑ یں گہری ہوتی ہیں۔ کوئکہ شہر کی روایات کی تشکیل میں ایک طویل عرصہ درکار ہوتا ہے۔ تاریخی جڑ یں گہری ہوتی ہیں تو بیشر کی روایات کی تشکیل میں ایک طویل عرصہ درکار ہوتا ہے۔ جب یہ پچھٹی کو پہنچتی ہیں تو بیشر کی روایات کی تشکیل میں ایک طویل عرصہ درکار ہوتا ہے۔ بید بیپھٹی کو پہنچتی ہیں تو بیشر کی روایات کی تشکیل میں ایک طویل عرصہ درکار ہوتا ہے۔ بید بیپھٹی کو پہنچتی ہیں تو بیشر کی روایات کی تشکیل میں ایک طویل عرصہ درکار ہوتا ہے۔ بید بیپھٹی کو پہنچتی ہیں تو بیشر کی سے تاریخ کی سے تاریخ کا کی بیٹوں کی سے تاریخ کی سے تار

لیکن وقت کے تقاضے میر بھی چاہتے ہیں کہ تبدیلی آئے اور ضروریات کے تحت شہر کو بدلا جائے نئی عمارتیں ہوں ان عمارتوں کی ساخت کے ساتھ ساتھ لوگوں کا طرز رہن سہن بھی بدلے اور جدیدیت نئے رجانات اور رویوں کو روشناس کرائے۔اس لیے ہر شہر تسلسل اور تبدیلی کے درمیان ش کمش میں رہتا ہے۔

یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ بیضروری ہے کہ تسلسل کی روایات کوختم کرے شہر کو جدیدیت کو جدیدیت کو جدیدیت کو روشناس کرایا جائے تا کہ شہر کی شناخت مجروح نہ ہو۔ آج کے اس مضمون میں ہم شہر لا ہورکوشلسل

اورجدیدیت کے پس منظرمیں دیکھیں گے۔

تاریخی اعتبارے دیکھا جائے تو شہرلا ہوراس دفت گمنا می سے نکلا کہ جب یہاں گیار ہویں صدی میں غزنویوں کی حکومت قائم ہوئی ۔ شہر میں قلعہ مسجدیں حویلیاں 'بازار' خانقا ہیں ومقبروں کی تغییر نے اس شہر کو دنیا کے نقشہ پر ابھارا۔ وسط ایشیا وابران سے آنے والے مہاجرین نے اس شہر کے کلی میں اضافہ کیا ' وقت کے ساتھ ساتھ شہر کی روایات پختہ ہوتی رہیں۔ یہاں تک کہ مغل دور میں اس شہر کی شناخت قائم ہوگئی۔ فصیلوں سے گھر ا ہوا یہ شہر مسجدوں ' مندروں' گردواروں' وور میں اس شہر کی شناخت قائم ہوگئی۔ فصیلوں سے گھر ا ہوا یہ شہر مسجدوں ' مندروں کا شہر بن گیا کہ جس میں قلعہ سیاسی طاقت کی علامت محویلیوں ' بازاروں' گلیوں' باغوں اور مقبروں کا شہر بن گیا کہ جس میں قلعہ سیاسی طاقت کی علامت محاورات کی معرب سی معجدیں نہ بی تسلط کو ظاہر کرتی تھیں۔

اس شہر میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب انگریزوں نے پنجاب کی فتح کے بعدا کی سنے شہر ی بنیا د ڈالی۔ بیکولونیل لا ہورتھا' جوا پنے کر دارا ورخصوصیت کے لحاظ سے قدیم شہر سے محتلف تھا۔ اس کے گر د حفاظت کے لیے کوئی فصیلیں نہیں تھیں جو حکومت کے اسٹوکا م اور مضبوطی کو فلا ہر کرتی تھی اسے اب کی اندرونی اور بیرونی حملوں کا خطرہ نہیں تھا۔ اس کی عمارتوں میں مشرقی اور مغربی طرز نتمیر کا ملاپ تھا' بیر ملاپ تسلسل اور تبدیلی کا تھا' یہ ایک پیغام تھا کہ برطانوی حکومت ایک تسلسل کا حصہ ہے' قدیم روایات کی وارث ہے' گرساتھ ہی میں وہ جدیدیت کی علامت بھی ہے۔

اس شہر کی تغییر میں اہل برطانیہ کا وہ تجربہ بھی شامل تھا کہ جو نے شہروں کے سلسلہ میں یورپ میں استعال ہوا تھا۔ خاص طور سے 1848ء کے انقلاب یورپ نے انہیں یہ سمجھایا تھا کہ شہر کی شاہرا ہیں چوڑی اور سیدھی ہوں تا کہ اگر لوگ بغاوت کریں یا ہٹگا مہ بپا کریں تو انہیں فوج اور پولس کے ذریعہ قابو میں لایا جا سکے اس سے پہلے شہر کی تنگ گلیوں میں فوج کولوگوں کی بغاوت کچلنے میں دشواری ہوتی تھی۔ 1857ء کی بغاوت نے انگریزوں کو بھی سبق ہندوستان میں دیا۔ اس نے لامور شہر میں انہوں نے شاہرا ہوں کو کشادہ اور سیدھار کھا۔ ریلوے اشیشن کی ممارت کو بطور قلعہ تغییر کرایا تا کہ کی ہنگا مہ کی صورت میں یہاں پناہ لی جا سکے۔

پرانے اور نئے شیروں میں جوا یک فرق تھاوہ یہ کہ قدیم شہر میں سیاسی طاقت کی علامت قلعہ تھااور مسجد یں مذہبی تسلط کااظہار تھیں۔ نئے شہر میں انتظام پیری کٹار تیں جن میں عدلیہ پوسٹ آفس' تعلیمی ادارے میوزیم اور گرجا گھر شامل تھے۔ بیگرجانئ انتظامید کی ندہبی وابنتگی کوظا ہر کرتے تھے۔ پرانا اور نیاشہر دونوں شلسل اور تبدیلی کی علامت بن کرا بھرے۔لیکن بیدا کیک دوسرے سے متضاف نہیں تھے ان میں اشتراک کا پہلوتھا۔اسی اشتراک نے شہر میں کاسمو پولٹن فضا کو پیدا کیا۔

کولوٹیل شہر میں سر کوں شاہراہوں اور عمارتوں کے نام ان شخصیتوں پررکھے گئے کہ جنہوں نے یا تو برطانوی حکومت کے استحکام میں حصہ لیا تھا یا شہر کی ترقی میں کام کیا تھا۔ ان میں سے بعض اشخاص کے جسے شہر کی شاہرا ہوں پرایستا دہ کیے گئے۔

تقسیم کے بعد فرقہ وارانہ فسادات کے نتیجہ میں لاہور شہر سے ہندواور سکھ چلے گئے۔ان کی جگہ آنے والے مسلمان مہاجرین سے۔اس نے شہری بنیادی کرکٹر کو بدل دیا۔اوراب بیشہر فہ بنی طور پرمسلمانوں کا شہر ہوگیا۔اس کے نتیجہ میں بیہ فیصلہ کیا گیا کہ شہر سے ہندوعلامتوں اور نشانوں کو مثادیا جائے لہذا ہندومحلوں عمارتوں اور سر کوں کے نام بدل دیئے گئے۔اس کی ایک مثال کرشن مثادیا جائے لہذا ہندومحلوں عمارتوں اور سر کوں کے نام بدل دیئے گئے۔اس کی سر کوں کے جونا مقسیم سے پہلے سے اب ان کی جگہ اسلامی نام آگئے جسے گرود یو بہادر 'یو هشتر' ارجن اور سری رام روڈوں کے نام بالتر تیب عالم گیر عمر دیر شاور ابو بر شرکوں کے جسے کرود نے گئے۔اشوک اسٹریٹ کو سین اسٹریٹ میں تبدیل کرویا گیا۔سنت گرکوتبدیل کرنے میں زیادہ دقت نہیں ہوئی تشدید کے اضافے سے بیہ

سنت نگر ہو گیا۔

ای کے ساتھ دوسرا فیصلہ بیتھا کہ سر کوں اور تلمارتوں کے نام جوانگریزوں سے منسوب ہیں ،
انہیں بدلا جائے۔ کیا بیقدم انٹی کولونیل تھا؟ میراخیال ہے کہ نہیں اس کے پس منظر میں بھی بہما نئ
ہسٹری کا جذبہ تھا کہ ماضی سے تعلق تو ٹرکرشہر کی فدہبی شناخت کو ابھارا جائے اور تقسیم سے پہلے جو
کاسمو پلٹن ماحول تھا اسے تبدیل کیا جائے۔ چنانچہ ایب دوڈ ،محود غزنو کی ڈیوس روڈ ،سرآ غاخاں ،
جیل روڈ ،غوث الاعظم ، کوئنز روڈ ،شاہراہ فاطمہ دی مال شاہراہ قائد اعظم اور لارنس گارڈن باغ
جناح اور منٹویارک اقبال یارک ہو گئے۔

اگرآپ غور کریں تو ان ناموں میں آپ کو کنفوز ن نظر آئے گا اور نام رکھنے والوں میں تاریخی شعور کی تھی بھی نظر آئے گا۔ ان میں بے تر تیمی ہے' اسلامی عہد کے نام بھی ہیں' مسلمان عکمرال بھی ہیں' تو مسلم لیگ کے راہنما بھی۔ اس لیے بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ ان ناموں کے ذریعہ کیا پیغام دینا چاہتے ہیں؟ کیا اہل لا ہوراسلام کے ابتدائی عہد سے دشتہ جوڑیں یا ہندوستان میں مسلمان حکمرانوں سے اور یا تح کیک یا کتان ہے؟

ان ناموں کے ذریعہ ہماری تاریخی مفلسی بھی ظاہر ہوتی ہے۔ اقبال اور جناح کے نام پر درجنوں اسکولوں' کالجوں' سڑکوں' اسپتالوں' پلوں اور کتب خانوں کے نام ہیں۔اب محسوس ہوتا ہے کہان دو کے علاوہ شاید ہمارے ہاں اور کوئی راہنما پیدا ہی نہیں ہوئے۔

شہر کونظریاتی بنانے کی ایک کوشش میہ بھی ہوئی کہ شہر سے انگریزی عہد کے جسموں کو ہٹا دیا گیا۔ان کی خالی جنگہوں کو پرنہیں کیا گیا۔سوائے ملکہ و کثوریہ کے جسمے کی جگہ کے کہ جہاں قرآن شریف رکھ دیا گیاہے۔

شہر کی خوبصورت کا نیا خیال جو انتظامیہ کے ذہن کی پیدادار ہے۔ وہ یہ کہ اب جگہ جگہ چھراہوں پر ٹینک ہوائی جہاز اور تو پیں نصب کر دی ہیں اور ایٹم بم کے دھا کہ کے بعد چاغی کی پہاڑی کو بھی بطور خوبصورتی کے شہر میں بنایا گیا ہے۔ اس نے شہر کو اسلامی کے ساتھ فوتی بھی بنادیا ہے لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ سرکاری اور انتظامیہ کی ان تمام کوششوں کے باوجود شہر کے لوگوں نے تاریخی شلسل کو برقر اررکھا ہے۔ وہ شہر کی شاہر اہوں کھیوں اور عمارتوں کو اب بھی پرانے ناموں تاریخی شلسل کو برقر اررکھا ہے۔ وہ شہر کی شاہر اہوں کھیوں اور عمارتوں کو اب بھی پرانے ناموں

ہے ہی یاد کرتے ہیں۔سرکاری اورعوا می رجانات کا بی تصادم جاری ہے۔لوگ تاریخی کومٹانے پر آمادہ فظر نہیں آتے ہیں۔

کولونیل عہد کے ناموں کی تبدیلی کوئی انگریزی عہد سے نفرت کی بنا پرنہیں تھی اس کی شہادت ہمیں ان رحجانات سے ملتی ہے کہ جوشہر میں بڑی تعداد میں اسکولوں کے نام ہیں۔اب آپ کو ہرسڑک اور گلی میں آ کسفورڈ 'کیمبرج' بوسٹن' پرسٹن' اورا پسے ہی نام نظر آ کیں گے جو لوگوں کو یہ یقین دلاتے ہیں کہ ان ناموں میں بڑا اثر ہے اور ان ناموں کے اسکولوں میں پڑھنے والے ایسے ہی عالم فاضل بن کر نکلیں گے جیسے یورپ وامریکہ میں ان تعلیمی اداروں سے نکلتے ہیں۔

ایک رنجان یہ بھی ہے کہ جوسیاستدان برسرافتدار آجاتے ہیں وہ اپنے اثر درسوخ کواستعال کرتے ہوئے سرکوں چوراہوں اورعبارتوں کے نام اپنے آپ پریا اپنے آباؤاجداد کے نام پررکھ دیتے ہیں تا کہتاریک میں اس بہانے سے زندہ رہیں۔

شہرلا ہور میں کینٹ کا علاقہ خالص فوجی ہے یہاں سڑکوں کے نام فوجی جزلوں اور عہدے داروں کے نام پوجی کے نام پوجی ا داروں کے نام پر ہیں۔ یہاں فوجی اور سویلین کے درمیان فرق کو ہرسطے پر برقر اررکھا جاتا ہے۔ مثلاً پارکوں کلبوں اور اسکولوں میں سویلین لوگوں کے خاص خاص امتیاز کیا جاتا ہے۔

لا ہورشہرکو جو ذہبی نظریاتی اور فوجی بنانے کا عمل ہوا ہے اس کے اثر ات ہم شہر کے لوگوں پر
دیکھتے ہیں: ذہبی فرقہ واریت میں شدت آگئی ہے ئہر فرقہ کے لوگوں نے علیحدہ اپنی مبعدیں
اور مدارس بنالیے ہیں جہاں نہ ہی تنازعے پرورش پاتے ہیں۔تشدد کی علامتوں نے لوگوں میں بھی
دہشت گردی کے جذبات بیدا کردیئے ہیں۔شہر کا ماحولی اب کا سمو پولٹن نہیں رہا۔ بلکہ اس کی جگہ
گٹا ہوا ' نگ نظری کا ماحول ہے' کہ جس میں رواداری کا فقدان ہے۔ جب شہر اس طرح سے
تبدیل ہو جائے تو اس کی روح بھی مرجاتی ہے۔ یہاں اس صورت میں نہ تو علی اور فی اور فی مرجاتی ہے۔ یہاں اس صورت میں نہ تو علی اور فی اور فی

# سكھ مذہب اور تاریخ پر ایک نظر

### خواتين و حضرات!

پنجاب اور سکھ آری پر اس کانفرنس کا مقصد ہے ہے کہ سکھ ذہب اور آری کے بارے میں ہمارے ہاں جو بے اعتمالی اور خاموش ہے اسے توڑا جائے کیونکہ ہے عمد ہماری آری کا حصہ ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ اس بارے میں پوری آگی ہو۔ چونکہ سکھ دور حکومت کے بارے میں ہماری معلومات محدود ہیں۔ یہ نہ تو نصاب میں پرحملیا جاتا ہے اور نہ ہی اس پر ہمارے ہاں کوئی شخین ہوئی ہے۔ اس لیے بہت می غلط پرحملیا جاتا ہے اور نہ ہی اس پر ہمارے ہاں کوئی شخین ہوئی ہے۔ اس لیے بہت می غلط فہمیاں مسلمانوں اور سکموں میں بائی جاتی ہیں۔

چونکہ ہم سکموں کی نہ ہی و سیای سرگرمیوں کو وہلی سلطنت کے مرکزی نقط نظر سے پڑھے اور سجھے ہیں اس لیے ہماری نظروں میں سکھ باغی ' سرکش' اختثار پھیلانے والے اور سیای مجرم ہیں جنہوں نے وہلی کی مرکزی حکومت کے خلاف بخلوت کر کے پنجاب کو سیای ابتری اور اقتصلوی برحائی میں جٹلا کر دیا تھا اگر اس تاریخ کو سکموں کے نقطہ نظرے دیکھا جائے تو ان کی بخاوتیں مرکز کے جرو تشدد کے خلاف ان کا روعمل خمیں۔ بحثیت ایک جماعت کہ ان کی خواہشات ان بخاوتوں میں ابحریں کہ جن کے تھے۔ اس سیای افتدار کی جنگ تحت وہ سیای افتدار ماصل کر کے خود مخار ہونا چاہتے ہے۔ اس سیای افتدار کی جنگ میں نہرب اور سیاست کا باہم اشتراک ہو جاتا ہے۔

پنجاب کے مسلمانوں کے نقطہ نظرسے سکھ دور حکومت میں ان پر ندہی پابندیاں عائد کی سمئیں اور انہیں پس ماندہ رکھا گیا تھا جب کہ سکھوں کی نظر میں ان کی حکومت

رواداری کی حال متی- لیکن رنجیت منگھ کی وفات کے بعد جو دور انتشار آیا' اس نے سکھوں کی حکومت اور ان کے انتظام سے لوگوں کو اس قدر بددل کر دیا تھا کہ جب میاں انگریز حکومت قائم ہوئی تو عام طور سے اس کا خیر مقدم کیا گیا۔

(1)

اس کے بعد میں سکھ ندہب اور تاریخ کے بارے میں پھھ کوں گا۔ سکھ ندہب اور اس کی تاریخ و ارتفاء کو سجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ان حالت و ماحول کا جائزہ لیا جائے کہ جن میں اس کی ابتداء ہوئی' تیرہویں صدی کا ہندوستان اس لحاظ سے قاتل ذکر ہے کہ اس دور میں یمال ترکوں نے اپنی سلطنت قائم کی۔ ترک سلطنت کے قیام نے ہندوستان کی سیاست اور ساجی ساخت کو انقلابی طور پر بدلا۔ دیلی کی مرکزی سلطنت کے قیام اور اس کی فقومات نے چھوٹی چھوٹی سلطنوں کا خاتمہ کر دیا' جس کی وجہ سے راجاؤں اور چھوٹے حکمرانوں کی خانہ بھیوں سے ملک کو نجلت ملی۔

نئی سلطنت کے قیام نے ایک ایسے معاشرے کی بنیاد ڈالی کہ جس میں کی کلچراور افتان تھیں تھیں' ان میں جمال باہمی کش کش و تصادم تھا' دہیں اشتراک و ملاپ بھی ہوا کہ جس نے رواداری اور عدم تشدد کو پیدا کیا' ہندوستان کے سابی ڈھانچہ میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب برہمنوں کی ریاستی مربرستی نہیں رہی' اور کشنری ذات کے علاوہ دو سری ذات کے لوگوں نے فوج میں شامل ہو کر ذات کی ان پابندیوں کو تو ژ دیا کہ جس کے تحت صرف کشنری جنگ کے قاتل تھے ترکوں کے اقتدار اور کلیل و خوانہ و وسط ایشیا سے ان کے تعلقات نے تجارتی راستوں کو محفوظ بنا دیا' جس نے تجارتی راستوں کو محفوظ بنا دیا' جس نے تجارت کو فروغ دیا' آجر طبقہ کو خوش طل بنایا۔ ترک تعمراں طبقوں نے شہوں کی ترقی میں خصوصی دلچی لی' جس کی وجہ سے ایک ایسا شہری کلچر پیدا ہوا کہ جس میں ہنرمندں' کارگروں اور دست کاروں کی اہمیت برسے گئی۔

ترک سیای و ساجی اداروں کے ساتھ ساتھ کانالوتی ہمی لے کر آئے۔ اس کی دجہ سے نہ صرف وستکاروں کو فئے اوزار اور آلات سے اپنے پیٹوں میں فائدہ ہوا جس کی دجہ سے انہوں نے ترقی کی کاشتکاروں کو بھی ایرانی طرز کے رہف سے فائدہ ہوا اور زراعتی پیدادار میں اضافہ ہوا۔ اب دیماتوں میں جاگیرداروں کے ساتھ دولت مند کاشت کار بھی تھے۔ بادشاہ و امراء کے کارخانہ جات نے جولاہوں ساروں اسلحہ بنانے دالوں کریزوں اور دوسری مجلی ذات کے لوگوں کا ساجی رتبہ برجا دیا۔ جب فاری دربار اور انظامیہ کی زبان ہوئی تو اس نے سنسکرت کے اثر کو کم کردیا اس کی وجہ سے مقامی زبانوں کو ترقی ہوئی۔

ساجی ساخت میں تبدیلی کا بتیجہ تھا کہ یماں تیرہویں مدی میں بھیلنے والی بھگتی اللہ ساجی ساخت میں تبدیلی کا بتیجہ تھا کہ یماں تیرہویں مدی میں بھیلنے والی بھگتی الموں نے طبقہ اعلیٰ کے کلچر اور ان کے ند بب پر روعمل کا اظہار کرتے ہوئے ان سے انحراف کیا۔ کیونکہ اس تحریک میں اکثریت وکانداروں مزدوروں اور مختف پیٹوں سے تعلق رکھنے والی تھی اس لیے انہوں نے کتابی علم کا فداق اڑایا۔ مولوی اور برہمن کے افتیارات سے انکار کیا اور عام لوگوں میں احتماد کا جذبہ پیدا کیا۔

بھگتی تحریک کے اثرات ہندوستان کے مختلف علاقوں میں علیحدہ علیحدہ طور پر ہوئے مثال مہاراشر میں بھگتی تحریک کے ایک رہنما رام داس نے مغلوں کے خلاف آزادی کی جدوجہد شروع کی۔ جس کی عمایت مہاراشٹر کے جاگیردار ' زمیندار اور سابی و معاشی طور پر طاقتور طبقوں نے کی جو کہ بالا خر شیوا بی کی بخاوت اور مرہشر ریاست کے قیام کا باعث بی۔

پنجاب میں گرو ناکک (وفات: 1539) کی تعلیمات اقدار کے جدوجد یا حصول کے لیے نہیں تھیں۔ وہ حکومت اور حکرال طبقول سے ناخوش تھے، پنجاب میں سامی طور پر جو بدامنی تھی، اس کا شکار یمال کے عام لوگ ہو رہے تھے، غیر مسلمانوں سے جزیہ

لینا نیارت گاہوں پر نیکس لگانا زمیندار اور مقدموں کا اپنی رعیت کا استحمال کرنا اس نے سیاس طور پر اس عمد کو "کلیوگ" بنا دیا تھا الندا ان کی تعلیمات سے جو متاثر ہوئے ان میں کھتری ذات کے لوگ شے کہ جو تجارت و کاروبار کے پیٹیوں کو اپنائے ہوئے تھے اس کے بعد وست کار و ہنرمند و کاریگر شے اور پھر جان لوگ کہ جو کاشتکاری و زراعت میں مشغول شے۔ مہاراشر کے برعس کہ جمال دولت مند اور طاقت ور طبقوں نے بھگتی تحریک کو اپنے سیاسی مقاصد کے لیے استعمال کیا پنجاب میں ناک کے مانے والے کرور طبقات سے شے اس لیے انہوں نے مسلح جدوجمد کے ناک کے مانے والے کرور طبقات سے شے اس لیے انہوں نے مسلح جدوجمد کے بجائے امن و آشتی اور رواداری کی بات کی کہ جس کے سمارے یہ لوگ ظام و بجائے امن و آشتی اور رواداری کی بات کی کہ جس کے سمارے یہ لوگ ظام و استحمال کو برداشت کر سکیس۔ لیکن سے ضرور کیا کہ ذات پات کی تجود تو اُس کر اور متکی مساوات بھی قائم ہو سکے۔

سکھ نہ ہب جس کی ابتداء عدم تشدہ اور رواواری کے اصولوں سے ہوئی متی اللہ علم ساتھ اس کی ساخت میں تبدیلی آتی چلی گئی اور جب گرو گوبند سکھ (وفات : 1708) کی وفات ہوئی ہے تو اس وقت تک ندہب کی تفکیل کمل ہو گئی تھی۔ اس مرحلہ پر آکر گرو کاب ندہبی زیارت گاہیں 'توار' رسوات' سکھوں کی ندہبی علامتیں اور ان کی جماعت کے اتحاد کے تمام مراحل طے ہو بچکے تھے۔ مثلاً لکر کا رواج کہ جس میں ہر ذات پات اور طبقہ کے لوگوں کو مل کر کھانا ہو تا تھا۔ جماعت کو متور کرنے کے میں ہر ذات پات اور طبقہ کے لوگوں کو مل کر کھانا ہو تا تھا۔ جماعت کو متور کرنے کے کے مند کا قیام' زبان کے لیے گر کھی رسم الحظ افتیار کرنا' امر تسریس مندر کی تقیر ہو کے مند کا قیام' زبان کے لیے گر کھی رسم الحظ افتیار کرنا امر تسریس مندر کی تقیر ہو کہ سکھوں کے لیے مقدس زیارت گاہ بن گیا۔ گر نقہ صاحب مقدس کاب کی شکل افتیار کر گئی' اور 1699 میں گرو گوبند شکھ نے "خالفہ" کے قیام کا اعلان کرتے ہوئے گر دول کے سلسلہ کو ختم کر دیا۔

اس پورے عمل سے یہ بلت سلفے آتی ہے کہ کس طمع ندہب وقت اور

تقاضوں کے تحت بداتا رہتا ہے ' جب سکھ جماعت میں کھتریوں کے ساتھ ساتھ جائوں کی اللہ بری تعداد شامل ہوئی تو نہ صرف ان کی افرادی قوت برھی ' بلکہ انہیں جنگ کرنے والے لوگ بھی طے۔ چنانچہ جیسے جیسے نہمب کی تفکیل ہوتی چلی گئی۔ اس طرح سے سابی افتدار حاصل کرنے کی خواہش بھی برھتی رہی۔ کیونکہ ہر نہمب کی یہ خواہش ہوتی ہوتی ہوتی کہ اس کے پاس سیاس اداروں کے افتیارات ہوں کہ جن کو استعمال کرکے نہ صرف اپنا تحفظ کر سکے بلکہ اپنے عقیدے کی تبلیخ بھی کرے۔

انہیں خواہشات نے سکھوں میں ذہب اور سیاست کو آپس میں ملا دیا اور اس کا بھید بھید بھی کہ اس کا مخل حکومت سے تصادم ہوا اس تصادم میں ان کے گرو شہید ہوئ جس نے انہیں ان شہید گروؤں کو ہیروز کا درجہ دے کر ان کی تقلید میں قربانی کی روایت شروع ہوئی گرو گویئد کی وفات کے بعد بندہ بمادر نے مخل حکومت کے خلاف بغلوت کی مخل حکومت اور نگ زیب کے بعد زوال کی حالت میں بھی ابھی اس قلل میں کہ اس بغلوت کا خاتمہ کر سکے اس لیے 1617 میں بندہ بمادر کے قتل پر بید بغلوت ناکام ہوئی۔

لیکن سکمول میں اقدار کی بیہ خواہش باتی رہی اور جیسے جیسے منل حکومت زوال پزر ہوتی می 'اس طرح سے سکموں کی طاقت میں اضافہ ہو تا چلا گیا' یہاں تک کہ 1799 میں رنجیت سکھ نے پنجاب میں سکھ حکومت قائم کر لی۔ لیکن فرہب اور سیاست کے نقاضے بھی ایک وو سرے کی مد کرتے ہیں' اور بھی اس سے علیحدہ ہو جاتے ہیں۔ رنجیت سکھ کو جب ایک مرتبہ اقدار مل گیا' تو 1801 میں اس نے مماراجہ کا خطاب افتیار کر کے حکومت خود سنبھال لی اور خالصہ راج کی جگہ محنی راج قائم کر لیا۔ اس نے سکھ فرہب سے اپنی عقیدت کو تو باتی رکھا' مگر سیاسی معاملات میں صالات و تقاضوں کے شخت حکومت کی۔

## رنجیت سنگھ: کیا ایک روادار حکمراں تھا؟

پاکستان کی تاریخ نولی میں سکھول کی تاریخ کو بہت کم ایمیت دی می ہے۔ آگر کوئی تاریخی مواد ملتا ہے تو ان چند مضامین اور مقالوں کی شکل میں کہ جو اخباروں اور رسالوں میں چھیتے رہے ہیں' اور یا پنجاب پر لکمی مئی تاریخوں میں ایک آدھ بلب سکھ دور حکومت پر مل جا آ ہے۔ لیکن مخقیق نظم نظرے یہ دور پاکستان کی تاریخ میں خال بی ہے۔ اس کی وجہ سے آگر سکموں کی تاریخ لکمی جائے تو موجودہ مواد کافی حد تک ناکافی ہے۔ خصوصیت سے طالب علموں اور عام قارئین کے لیے اس دور کے بارے میں جاننے کے لیے کتابوں کی بہت کی ہے۔ چونکہ یہ تعلیمی اداروں میں نصاب کا حصہ بھی نہیں ہے' اس لیے لوگ پنجاب کی تاریخ کے اس پہلو سے بے خبر ہی ہیں۔ اس طویل عرصہ میں رنجیت عمد بر پاکتان میں صرف ایک کتاب کھی ممی ہے اس کے مصنف فقیر وحیدالدین ہیں کہ جن کا خاندان سکھ دربار کی ملازمت میں تھا' انہوں نے ائی کتاب کو جو عنوان دیا ہے وہ مجی قابل غور ہے، لین "حقیق رنجیت علم" (Singh Real Ranjit) لین اس حقیق رنجیت عکم کے علاوہ مجمی کوئی اور رنجیت عکم ہے کہ جس کے بارے میں یاکتان میں ایک رائے بی موئی ہے۔ اندا اس کتاب میں انہوں نے کوشش کی ہے کہ رنجیت عکم کے اس امیج کو کہ وہ مسلمانوں کا دشمن اور متعقب تحمران تھا' اسے دور کیا جائے' اور تاریخی شواہر کی روشنی میں اس کی اصل تصویر پیش

کی جائے۔

سکھ دور کومت کے بارے میں جو تاثر دیا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ ان کا حمد سیائی اختار ' بے چینی' افراتفری اور ٹوٹ پھوٹ کا تھا اس دجہ سے موسکھ گردی '' کے محاورے سے اس دفت کی صورت مال کی مکائی کی جاتی ہے۔ اب مورضین نے اس نظم نظر کو غلط جابت کرتے ہوئے' اس کی وضاحت کی ہے کہ بنجاب کے بارے میں سیائی اختثار ' محافی برحالی اور لاقانونیت کی تصویر چیش کرنے کا کام اگریزوں کا تھا' جو یہ طابت کرنا چاہج سے کہ انہوں نے اہل پنجاب کو بدامنی کے دور سے نکال کر امن و اہل برطانیہ کا شکر گزار ہونا چاہیے۔ تاریخ میں یہ نقطہ نظر برا مقبول ہے کہ ہرفائی' اپنی فتح اور کامیابی کو ماضی کی کومتوں اور محکرانوں کی ناایلی برا مقبول ہے کہ ہرفائی' اپنی فتح اور کامیابی کو ماضی کی کومتوں اور محکرانوں کی ناایلی قرار دیتے ہوئے اسے ایک اظائی جواز کے طور پر پیش کرتا تھا۔

جمال تک رنجیت علی کا بحیثیت محمرال سوال ہے ' تو وہ ابتداء بی سے ایک متازم فضمیت رہا۔ اسے ایک طرف تو لالچی ' چلاک ' شہوت پرست اور فالم کے طور پر پیش کیا گیا ہے ' تو رو سری طرف فیاض ' بخی ' بامروت ' دوست اور روادار محمرال کے روپ میں نظر آ آ ہے۔ آگرچہ پاکستان کی آریخ نولی میں ' اور عموی طور پر اس کے بارے میں جو خیالات ہیں وہ یہ ہیں کہ وہ مسلمانوں کا دشمن اور سخت متعقب محمرال تھا کہ جس کے عمد میں ان پر سخت مظالم ہوئے ' اور انہیں اپنے فرجب کے مطابق عبوت جس کے عمد میں ان پر سخت مظالم ہوئے ' اور انہیں اپنے فرجب کے مطابق عبوت کرنے یا رسومات اوا کرنے کی اجازت نہ تھی۔ رنجیت سکھ کے بارے میں ان خیالات کے پس منظر میں سید احمد شہید اور سکھ حکومت کا تصادم ہمی ہے ' جنہوں نے کہ کہا میں منظر میں سید احمد شہید اور سکھ حکومت کا تصادم ہمی ہے ' جنہوں نے کہ سکموں کے خلاف اعلان جماد کیا' سرحد میں اسلامی حکومت کو قائم کیا اور اپنی فوج میں جمادیوں کی شمولیت کے لیے اس پر زور دیا کہ چونکہ پنجاب میں سکموں کے مسلمانوں پر جمادیوں کی شمولیت کے لیے اس پر زور دیا کہ چونکہ پنجاب میں سکموں کے مسلمانوں پر حمد میں اسلامی حکومت کو قائم کیا اور اپنی فوج میں جمادیوں کی شمولیت کے لیے اس پر زور دیا کہ چونکہ پنجاب میں سکموں کے مسلمانوں پر حمد میں اسلامی حکومت کو قائم کیا اور اپنی فوج میں جمادیوں کی شمولیت کے لیے اس پر زور دیا کہ چونکہ پنجاب میں سکموں کے مسلمانوں پر

مظالم بردھ کئے ہیں' اس لیے ان کے خلاف جہاد کرنا فرض عین ہے۔ سید احمد شہید اور ان کے ساتھی سکھوں سے لڑتے ہوئے بالا کوٹ کے مقام پر 1831 میں شہید ہوئے' اس لیے مسلمانوں میں سید احمد شہید کا درجہ بطور جہادی عظیم ہے کہ جنہوں نے منہب کے تحفظ کے لیے سکھوں سے جہاد کیا' سکھوں کی مخالفت' اور ان کی شہادت نہ جہاد کیا' سکھوں کی مخالفت' اور ان کی شہادت نے مسلمانوں سے سکھوں کے خلاف جذبات کو بیدا کرنے میں مدد دی۔

ایک اور وجہ کہ جس کی وجہ سے مسلمانوں میں سکھوں کے ظاف عماد ہوا' وہ ملمانوں میں سکھوں کے ظاف عماد ہوا' وہ ملمان پر ان کا حملہ اور نواب مظفر خال اور ان کے بیؤں کی شہادت ہے' اس میں سکھ بطور حملہ آور اور نواب مظفر اپنے علاقہ کا دفاع کرنے والا ہے' یہ دونوں واقعات فرہی اور سیای رنگ لیے ہوئے ہیں' انہیں جمل فرہب پر حملہ سمجھا جا آ ہے وہیں سیای طور پر سکھوں کے جارحانہ رویہ کا اظمار ہو آ ہے۔ اس تناظر میں سکھ مخالف اور وحمن کے روپ میں ابحرتے ہیں' تو سید احمد شہید اور نواب مظفر ہیرو اور شہید کہ جنہوں کے روپ میں ابحرتے ہیں' تو سید احمد شہید اور نواب مظفر ہیرو اور شہید کہ جنہوں کے دوپ میں ابحرتے ہیں' تو سید احمد شہید اور نواب مظفر ہیرو اور شہید کہ جنہوں کے دوپ میں ابحرتے ہیں' تو سید احمد شہید اور نواب مظفر ہیرو اور شہید کہ جنہوں

فقر وحیدالدین عقی رنجیت سکھ کے مصنف نے دعویٰ کیا ہے کہ ان کے پاس
سکھ دور کی دستاویزات اور سرکاری کاندات ہیں کہ جن کی مدد سے انہوں نے یہ کتاب
سکھی ہے اور اس میں اس مواو سے مد لی ہے کہ جو اب تک مورخوں کی دسترس میں
نمیں تھا۔ اس کتاب میں انہوں نے کوشش کی ہے کہ مسلمانوں میں رنجیت سکھ کے
بارے میں جو مخالفانہ جذبات اور خیالات ہیں انہیں دور کیا جائے اور اس کی اصل تصویر
لوگوں کے سامنے لائی جائے۔ یہ کتاب 1965ء میں پہلی مرتبہ شائع ہوئی لیکن ایبا
معلوم ہو تا ہے کہ اس کی کوئی زیادہ پذیرائی نہیں ہوئی کیونکہ نہ تو اس کا دو سرا ایڈیشن
شائع ہوا اور نہ ہی ہے کتب خانوں میں آسانی سے ملتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ

چونکہ مصنف نے رنجیت سکھ کو مقبول عام امیح کے خلاف پیش کیا' اس لیے اسے پند نہیں کیا گیا' مصنف کی یہ دلیل کہ رنجیت سکھ کو متعضب سکھ حکرال نہیں تھا' بلکہ ذہبی طور پر روادار' اور انسانی خوبول کا حامی تھا' اسے بھی زیادہ اہمیت نہیں دی گئے۔ اس کتاب میں تحقیق کے نقطہ نظر سے پچھ کمزوریاں ضرور ہیں' مثلا اس میں حوالہ جات نہیں ہیں' اور نہ ہی کتابیات کی فہرست ہے' خاندانی دستاویزات سے جو حوالے دیئے گئے ہیں' ان کی شہاوت بھی ناکانی ہے' چونکہ نہ تو یہ کتاب مارکیٹ میں ملتی ہے' اور نہیت شکھ کے اور نہیت خانوں میں' اس وجہ سے پاکستان میں سکھ آدریخ اور رنجیت سکھ کے بارے میں جو آثرات ہیں' وہ اس طرح سے باتی ہیں۔

پاکستان میں پنجابی قوم پرستوں کا ایک چھوٹا سا طقہ ہے' جو کہ سکھوں کی تاریخ اور رنجیت سکھ کی شخصیت کو اپناتے ہیں' کیونکہ وہ پہلا پنجابی تھا کہ جس نے پنجاب کو متحد کر کے' اس پر بحیثیت حکمراں حکومت کی' اور پنجاب کا ان تمام حملہ آوروں سے دفاع کیا کہ جو اس کو اپنے ماتحت رکھنے کے خواہش مند تھے۔ اس تناظر میں رنجیت منگھ' پنجابی شافت کی ایک علامت بن کر ابحر تا ہے۔ لیکن اس نقطہ نظر کو بھی زیادہ متبولیت نہیں مل سکی۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس موضوع پر کوئی تخلیق اور پردلل کام بھی نہیں ہوا۔

(2)

رنجیت سیکھ کی شخصیت اور اس کے کردار کو بنانے میں 18 ویں صدی' اس کا ماحول' اور روایات نے اہم حصد لیا' للذا انیسویں صدی کے اوائل تک اس پس منظر نے اس کے ذہن کی تفکیل کی۔ اس دور کی اہم خصوصیات میں سے ایک خصوصیت

معاشرہ میں زہبی رواداری کی تھی' یہ اس کا تسلسل تھا کہ جس کی پرورش میں اکبر نے ائی "صلح کل" کی پالیسی کے ذریعہ حصہ لیا تھا' یہ غرجی رواداری اور مختف غراجب کے لوگوں کے جذبات کا احرام وہ روایت علی کہ جس کی بنیادیں برصغیر مندوستان میں مری مو چکی تھیں' اس کی وجہ یہ تھی کہ ہندوستان میں کی ذاہب کے لوگ آباد تھے جو ایک دوسرے کے فدہی عقائد اور روایات کانہ صرف احرام کرتے تھے الکہ ان میں حصہ بھی لیتے تھے۔ الفا ہندوستان کی تاریخ میں ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ ایک طرف سای مغادات کے حصول اور جمکیل کے لیے جنگیں ہو رہیں ہیں' لیکن دو سری طرف نقافتی اور ساجی طور پر لوگ باہمی اشتراک کو اپنائے ہوئے ہیں۔ بھگتی تحریک نے جو رواداری کی فضا پیدا کی عقی اس نے لوگوں کو ایک دوسرے کے ساتھ رہنے اور ندمی غازعات سے بالاتر مو کر سوینے کے لیے فضا سازگار کی۔ اگر ندہی جماعتوں میں ندہی اختلافات باتی بھی رہے تھے و بھی انہوں نے ساتھ رہنے کا طریقہ کار سکھ لیا تھا۔ اس کا متیجہ یہ تھا کہ ہندوستانی معاشرے میں نہ صرف یہ کہ ایک دوسرے کے نہب کا احرام تھا' بلکہ ہر ندہب کے بزرگ' صوفی' سنت' پیر' اور سنیای سے عقیدت رکھتے تھے' اور برکت کی غرض سے ان کی درگاہ' قبر' یا خانقاہ میں جایا کرتے تھے۔ تاریخ میں اس کی کی مثالیں ہیں کہ اکبر' جنائلیر' اور دو سرے مغل بادشاہ جو گیوں' سادھوؤں' اور صوفیوں کے آستانوں پر بطور عقیدت جایا کرتے تھے۔ ہندوستان کے معاشرے میں ان بزرگول موفول اور اولیاء کا کردار اس وقت اور زیاده اجمیت اختیار کر لیتا تها که جب معاشرہ میں ساسی بے چینی ہوتی تھی' اور لوگوں کو عدم تحفظ کا احساس ہو یا تھا' ان موقعول پر بیہ لوگول میں اعماد اور تحفظ کا احساس بیدا کرتے تھے اور انہیں تکالیف و مصیبتوں کو برداشت کرنے کا حوصلہ دیتے تھے۔ ان لوگوں کے زیر اثر ہندوستان میں اس متم کی کئی ذہبی تحریکیں اٹھیں کہ جنوں نے شعوری طور پر یہ کو عش کی کہ عظف نے الب سے آبک ہیا عظف ذاہب کے طاب سے آبک ہیا عقیدہ تفکیل دیا جائے کہ جو تمام لوگوں کے لیے قاتل قبول ہو۔ اس پس مھری دیکھا جائے تو سکھ ایک ایبا بی ذہب ہے جو کہ بھتی تحریک کے نظریات کے نتیجہ میں پیدا ہوا' یہ وہ تحریک عتی جو ذہبی انتما بندی کے خلاف علی' چاہے یہ اسلام میں ہویا برہمن ازم میں۔

اٹھارویں صدی ہندوستان کی تاریخ میں اس لیے بھی اہم ہے کہ اس دور میں حومت کی مرکزیت کا خاتمہ ہوا۔ جب سای طور پر حکومت کے افتیارات مرور ہوئے تو اس کا فائدہ صوبوں نے اٹھایا' اور انہوں نے علاقائی طور پر یا تو خود مخاری استیار کر لی اور یا مرکز کی سررس سے آزاد ہو کر اپنے اندرونی معاملات کا انتظام خود سے کمنا شروع كر ديا- اس عرصه ميس نادر شاه (1739) اور احمد شاه ابدالي (1752) ك حملول في خصوصی طور پر پنجاب کی سیاس اور معاشی زندگی پر گمرے اثرات ڈالے۔ جب لوگول میں عدم تحفظ برم کیا۔ جنگ و جدل نے امن و امان کو تهد و بالا کر دیا ، تو اس صور تحال میں سکون ' آرام ' امن ' اور اطمینان کی شدید خواہشات لوگوں میں بیدا ہو کیں۔ اسی وجہ سے جب رنجیت عکم نے اقدار حاصل کرلیا اور لوگوں کی ان خواہشات کو بورا کرویا تو اس کے عوض انہوں نے اس کی حکومت کو تتلیم کر لیا اور اس کی راہنمائی میں مندو اسلمان سب ہی متحد مو کئے کہ اسنے ملک کو بیرونی حملہ آوروں سے بچلیا جائے۔ یہ اس کا ایک برا کارنامہ ہے کہ اس نے پنجاب کو افغان حملہ آوروں سے محفوظ رکھتے ہوئے اس کی آزادی کو بر قرار رکھا۔ اس نے افغانوں کی جانب سے جس پالیسی کو افتایار کیا' اس کی مثال علاء الدین خلی سے ملتی جان جس نے مگولوں کے حملول کے

ظاف نہ صرف ہندوستان کا دفاع کیا' بلکہ ان حملوں کو کمل طور پر روکنے کی غرض سے افغانستان میں ان کے ٹھکانوں پر جیلے کیے' اس طرح دفاع کرنے والا جملہ آور اور جارح ہو گیا۔ اس پالیس کو ہم رنجیت سکھ کے ہاں دیکھتے ہیں کہ جس نے اپنی سلطنت کو وسیع کر کے درہ خیبر تک کے علاقے کو شامل کرلیا' اور افغانوں کی مداخلت کو ان کی موحدوں پر روک دیا۔

اس بات کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ رنجیت عکم کی جمایت کی اصل اور اہم بنیاد اس کی سکھ کمیونٹی میں تھی' ان میں بھی خاص طور سے اکال کہ جو جارحانہ اور برتشدد روب رکھے تھے' ان کی جمایت کو برقرار رکھنے کے لیے یہ لازمی تھا کہ ان کی خواہشات کو بورا کیا جائے۔ سکموں کے علاوہ و مرے نداہب کے لوگوں کو سکھ ریاست کا حصہ بنانے میں دو عناصر خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ اول بیا کہ سکھ پنجاب میں اقلیت میں تھے اور محض طاقت کے زور پر حکومت نہیں کر سکتے تھے اس لیے اسینے اقتدار کے استحام کے لیے ضروری تھاکہ دو سرے نداہب کے لوگوں سے خوشگوار تعلقات رکھتے ہوئے' انہیں حکومت میں اپنے ساتھ شامل کریں۔ دوسری بات یہ تھی سکھ کمیونٹی اب تک حکومت کے انظام اور ڈیلومیسی میں تجربہ نہیں رکھتی تھی' ان میں سے اکثریت یا تو کاشتکار تھی' اور یا تاجر' اس لیے رنجیت عکمہ کی یہ ضرورت تھی کہ ہندوؤں مسلمانوں اور عیسائیوں کی خدمات حاصل کرے اس کی اس یالیسی کے بیں منظر میں مغل ریاست کا ڈھانچہ تھا کہ جس میں برصغیر کی ہر کمیونٹی شال تھی' اس وجہ ے اس کی بنیاد میں نہ تو عدم رواداری مقی اور نہ تعصب۔ رنجیت سکھ نے مغل ریاست کے اس تشلسل کو جاری رکھا۔

رنجیت سکھ کے دربار میں مسلمانوں کی خاصی تعداد تھی کہ جو ریاست کے اعلیٰ

عمدول پر فائز متی- مسلمانول کو اس بات کی اجازت متی که وه این ندمی اور ذاتی سائل میں شریعت پر عمل کریں۔ اس مقصد کے لیے قاضی نظام الدین کا تقرر کیا گیا تھا باکہ مسلمانوں کے درمیان جو تنازعات ہوں' ان کا شریعی قوانین کے تحت فیصلہ كرين- اسلامي تقسد كي تغيراور تاويل كے ليے محد شاہ اور سعد الله شاہ كا بطور مفتى تقرر ہوا تھا۔ امام بخش کو لاہور کے کوتوال کا حمدہ دیا گیا تھا۔ حکیم نورالدین کو شفاخانہ کا انچارج مقرر کیا تھا، فقیر عزیزالدین اس کا سب سے زیادہ براعماد امیر تھا، جن کے ذمہ انظامیہ کے اہم امور کے علاوہ خارجی معاملات کی دیکھ بھال بھی تھی' اس لحاظ سے انہیں رنجیت عظم کا وزیر خارجہ کما جا سکتا ہے۔ انہیں کے بھائی امام الدین کو ان کی انظامی صلاحیتوں کے پیش نظر' کومت کے مخلف صوبوں میں بطور کورنر بھیجا گیا۔ جب انہیں مجرات کا کور زر مقرر کیا تو اس پر وہاں کے اونچی ذات کے ہندووں نے سخت احتجاج کیا کین رنجیت عظم نے ان کے شور مجانے کے باوجود اینا فیصلہ تبدیل سیس كيا- (1) فوج ميں ساہيوں كى محرتی كے وقت كسى فتم كے زہبى تعصب كا مظاہرہ نہيں ہوتا تھا۔ چارلس مین (Charles Masson) نے اس سلسلہ میں لکھا ہے کہ : " رجمنٹس مسلمان اور سکمول سے بھری ہوئی ہیں ' یہ پنجاب میں استعال ہونے والی گری کو بینتے ہیں۔" (2)

اس طرح ضرورت کے تحت اس نے یورپیوں کی ایک خاص تعداد کو ملازمت میں شال کر رکھا تھا' انہیں ماحول کا عادی بنانے اور لوگوں سے تعلقات رکھنے کی غرض سے اس نے مخلف متم کے اقدامات کیے سے آکہ وہ پنجابی معاشرے کا ایک حصہ بن علیں۔ اس کی ہدایت تھی کہ: ہندوستان بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہ یمال شادیاں کریں' لوگوں کے جذبات کا خیال رکھتے ہوئے نہ تو گائے کا گوشت کھائیں اور نہ ملک

میں تمباکو نوشی کزیں' اپنی داڑھیاں بدھائیں' کسی بھی صورت میں سکھ ندہب اور اس کے ملنے والوں کے جذبات مجروح نہ کریں 'آگر ضرورت بڑے تو اپنے ہم قوموں اور طک والوں کے خلاف جنگ سے گریز نہ کریں۔" (3) ملازمت کے سلسلہ میں اس کا معیار یہ تھا کہ یہ باصلاحیت اور قاتل احماد افراد کو ان کے غرب انس یا ذات سے بالاتر ہو كر دى جائے۔ يى وجہ ہے كہ اس نے رياست كے اعلى عمدول ير غير پنجابيول کا تقرر کر رکھا تھا' جن میں دیوان ناتھ جو کہ ایک تشمیری تھا خوش حال منگھ' جس کا تعلق برہمن ذات سے تھا اور ڈوگرہ برادران جو کہ معمولی سابی سے کے سب اعلی انظای اور فوجی عدول یر فائز تھے۔ ان لوگول کی وفاداری کو معظم کرنے کی غرض سے اس نے مدیوں یرانی روش کو افتیار کر رکھا تھا کینی ان کو اعلی خدمات کے عوض جا كيرس عفد تحاكف نقدى اور موثر و خوش كن خطابت عطا كرنا- به انعلات يبك میں دیئے جاتے تھے آکہ وہ لوگوں کی نظروں میں آئیں ، جل ایک طرف محمرال کی فیاضی و واو و دہش کا اظہار ہو وہال ان کی وفاداری اور اس کے صلہ میں ملنے والے الملازات سے دوسرے لوگ متاثر ہوں۔ اس نے اس یالیسی کو مجی افتیار کیا تھا کہ جب مجسی کوئی علاقہ یا شہر فتح کیا جائے او وہاں کے لوگوں کے ساتھ فیاضلنہ سلوک کیا جائے ا اکد فکست کھانے والے اس کی حکومت کو خوش دلی سے تنگیم کرلیں مثلا اس نے قسور کے نواب قطب الدین خال مکیرہ کے حافظ احمد خال اور ملکان کے نواب شرفراز خال کی کھے دل سے سررستی کی اور انسیں فیامنی کے ساتھ وظیفے دیے اکد وہ عیش و آرام سے رویں- (4)

معاشرے میں عزت و احترام اور عقیدت کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں' اور یہ یقین کرایا جاتا ہے کہ ان بزرگوں کے پاس روحانی طاقت ہے کہ جس سے وہ فرد کی زندگی میں تبدیلیاں لا سکتے ہیں اور خدا کے قرب سے یہ لوگوں کی خواہشات بوری کرنے کے الل میں۔ اس وجہ سے لوگ ان سے عقیدت کا اظمار بھی کرتے میں اور ان سے ڈرتے بھی ہیں۔ اس وجہ سے ہندوستان کے حکرانوں بیشہ اس پالیسی کو اختیار کیا کہ ان کی مملکت میں جو اللہ والے بزرگ ہیں ان سے خوشکوار تعلقات رکھے جائیں اور ایمی عقیدت کے اظمار کے طور پر ان کی زیارت کی جائے۔ رنجیت عکم اگرچہ لکا سکھ نهب كا مان والا تها ليكن وه مسلمان صوفيون برركون اور بندو سادهوول سے كرى عقیدت رکھتا تھا۔ فقیر وحیرالدین نے لکھا ہے کہ وہ مسلمان اولیاء کی درگاہوں اور ہندووں کے مندر میں اس عقیدت و احرام سے جاتا تھا کہ جس طرح وہ کولٹن شیل اور ترن تران کی زیارت کر آتھا' انہیں بھی اسی فیاضی سے عطیات ریتا تھا کہ جیسے سکھ متبرک مقالت کو (5) اس نے احکالت جاری کیے تھے کہ اس کی مملکت میں ایسے تمام مسلمان صوفیوں کے مزارات کی مرمت کرائی جائے جو کہ شکتہ اور قابل مرمت ہو گئے تھے۔ ان ہی میں سے وا یا صاحب کا مقبرہ بھی تھا کہ جس کی مرمت کرائی گئے۔ ان مقبروں کے متولی اور سجاد نشیں سکھ دربار سے برابر وظیفے یاتے تھے۔ وہ خصوصیت سے مادھو لال کے سجادہ نشیں سائیں صوبے شاہ کا احترام کرنا تھا اور جب مجمی بھی کسی مهم پر جانا تھا تو پہلے ان کے پاس جاکر کامیابی کی دعا کراتا تھا۔ ان بی میں ایک بزرگ تھے جن کا نام شاہ فدا حسین تھا' یہ سرسید کے نانا کے بھائی تھے' رنجیت عکم انسیں 200 روپیه مابانه بطور عقیدت مجموایا کرتا تھا۔ ایک اور بزرگ تھے جن کا نام متان شاہ تھا' انہیں 100 روپیہ روز ملا کرتے تھے۔ رنجیت شکھ نے اپنے عمد کی جن روایات کو بطور

وری پایا' ان میں سے ایک یہ بھی تھی کہ حکرال سید خاندانوں کی عزت کرتے تھے' الذا اس نے بھی اس روایت کو برقرار رکھا اور سیدوں کا خصوصیت سے بیشہ احرّام کیا۔ (6)

چونکہ سکھ دربار میں ہر ذہب و فرقہ اور نسل و ذات کے لوگوں کا مجمع رہتا تھا،
اس وجہ سے اس کی ثقافی زندگی رنگا رنگ ہو گئی تھی، اس سلسلہ میں گربوال نے لکھا
ہے کہ یہ کلچر کو سیکولر بنانے کا عمل تھا (7) اس وجہ سے دربار میں تمام ذہبی اور ثقافی شوار منائے جاتے تھے اور رسومات اوا کی جاتی تھیں۔ مثلاً ایک مرتبہ جب اکالیوں کی دخل اندازی کی وجہ سے شیعہ فرقہ کے لوگوں کے لیے تعزیہ نکالنا مشکل ہو رہا تھا، تو مماراجہ نے احکامات دیئے کہ وہ حسب معمول تعزیہ نکالیں اور کوئی ان کے جلوس میں گربر نہ کرے۔ وہ بسنت کے موقع پر مادعو الل کی درگاہ پر تبوار کو منا آ تھا۔ اس نے درگاہ کے اخراجات کے لیے درگاہ کو جاگیر دے رکھی تھی، گر اس کا کمنا تھا کہ اس نے درگاہ کے اخراجات کے لیے درگاہ کو جاگیر دے رکھی تھی، گر اس کا کمنا تھا کہ اس نے بو بچھ بھی ہے وہ اس میں سے ملی مدد دینے کے لیے تیار ہے۔

اس نے اپنی مملکت میں عربی و قاری کے مدرسوں کی سرپرستی کی اس قتم کا ایک مدرسہ لاہور میں بازار حکیماں میں تھا وہ اس مدرسہ کی ملی امداد کرتا تھا کہ جس سے غریب طالب علموں کو وظائف دیتے جاتے تھے۔ ایک دو سری مثال کے بارے میں چارلس مین نے لکھا ہے کہ: "اگرچہ وہ خود ان پڑھ تھا کین وہ ان کی عرت کرتا تھا جو علم کے حصول میں رہجے تھے اور جب بھی اسے موقع ملتا وہ ان کی مدد کرتا تھا۔ پشاور میں اپنی آمد کے موقع پر اس نے علم و اوب سے اپنی عقیدت کا اظہار اس طرح

سے کیا کہ ایک مسلمان صوفی کہ جن کی لائبریری چکانہ میں تھی' اس کی حفاظت کے لیے ادکالت دیئے۔" (9)

مہاراجہ کی مقبولیت کے بارے میں مین لکستا ہے کہ: "وہ اپنی تمام رعایا میں مقبول ہے" کیونکہ وہ ہندووں اور مسلمانوں دونوں پر برابری کے اصول پر حکمرانی کرتا ہے۔ صرف ایک بلت پر مسلمان اس سے ناراض ہیں اور وہ سے کہ اس نے نماز کے اعلان کے لیے اذان کو بند کر دیا ہے۔" (10)

ایک دلیل یہ دی جاتی ہے کہ رنجیت سکھ نے پنجاب کے ہر طبقہ 'فرقہ اور ندہب کے ماننے والوں کو ایک سلسلہ میں جوڑ کر ان میں پنجابی کی شناخت پیدا کی۔ مربوال کے مطابق اس کا اظمار تقیرات مصوری اور ادب سے ہوتا ہے۔ اگر اس کو ذہن میں ر کھا جائے تو ہم سلون یار کی "سہ حرفی" کو جو رنجیت عکم کی تعریف میں لکھی منی ہے، بمتر طور پر سجھ سکیں گے۔ جعفر بیگ کی "سہ حرنی" جو کہ رنجیت عظمہ کی وفات پر مرضی ہے' اس سے لوگوں کے جذبات کا اندازہ لگا سکیں عے۔ علم عکم کی سہ حرفی جو کہ ہری عظم نکواکی مہمات کی تعریف میں ہیں اس سے اس عمد کے ذہن کو سمجھا جا سکے گا۔ رنجیت سکھ کس طرح سے مسلمانوں اور ہندوؤں میں مقبول تھا اس کا اندازہ قادر یار کی تحریروں سے ہو تا ہے کہ جو افغانوں کے مقابلہ میں کہ جو اس کے ہم فدہب تھے ' پنجاب کے حکمرال طبقول کے ساتھ اپنی وفاداری اور جدردی کا اظہار کرتا ہے۔ (11) بسرحال یہ ایک متازعہ مسلہ ہے کہ یہ پنجابی شاخت کس حد تک رہی اور اس کے کتنے اثرات ہوئے۔ کونکہ ہم ریکھتے ہیں کہ رنجیت عمل کی وفات کے فورا" بعد یہ جذبات زیادہ عرصہ نمیں رہے۔ اس کی موت نے یہ ابت کر دیا کہ اس کی ریاست کا بورا وصانح اور اس کے محکم اواروں کی تعدید اور انہوں نے محکم اواروں کی

شکل افتیار نمیں کی عمی- یمی وجہ ہے کہ اس کی وفات نے اس کی سلطنت کو انتشار کا شکار کر دیا' اس کے جانشینوں میں کوئی ایبا فرد نہیں تھا کہ جو اس کی تعمیر شدہ عمارت کو سنبھل سکنا' متیجہ اس کا زوال اور خاتمہ کی شکل میں ہوا۔

**(5)** 

ارانی و ترکی روایات می حکرانوں اور باوشاہوں کی راہنمائی اور آواب کے لیے ساستدانوں مفکروں اور دانشوروں نے کتابیں لکسی ہیں کہ جنہیں "اخلاقی اوب" کما جاتا ہے۔ ان تحرروں میں حکرانوں پر زور دیا گیا ہے کہ وہ اپن رعلیا کی فلاح و ببود کے لے کام کریں' ان سے رابط رکمیں' ان کی شکایت سیں' عمال کے ظلم وستم سے ان کی حفاظت کریں' عدل و انساف سے کام لیں' اور غیر ضروری طور پر ان پر فیکسوں کا بوجه نه واليس- أكر اس اوب كي روشن ميس رنجيت سكله كي فخصيت كو ديكها جائ توجم اس نتیجہ پر کینے ہیں کہ ابتداء بی سے اس نے یہ اصول افتیار کیا تھا کہ وہ لوگوں کی پنج میں رہے ان سے دور نہ ہو۔ یہ تھم تھا کہ جب بھی وہ باہر نکلے تو لوگ اس کے قریب آکر اپنی فریاد اس سے بیان کریں۔ اندا اوگ اس کے جلوس کے وقت "دھائی مرکار" کا نعو لگا کر اس سے اپی تکلیفیں بیان کرتے۔ فقیر وحیدالدین نے لکھا ہے کہ اکثر لوگ اس نعو کے ساتھ اسے روک کر اس سے عجیب و غریب مطالبات کرتے تھے۔ اوگوں کا بید خیال تھاکہ آگر اس کے جسم سے کسی بھی دھلت کو چھوا دیا جائے تو وہ بل كرسونا مو جائے گ- (12) چنانچہ ايك بار ايك عورت نے ابني ديكيى كو اس ك جم سے چھوایا' جب رنجیت عملے کو اس کا پھ چلا کہ لوگ اس کے بارے میں ب سوچتے ہیں تو اس نے اس عورت کو انعام میں سونا دیا۔

فقر وحیدالدین نے رنجیت علم کے ایک فرمان کی نقل شائع کی ہے جس ہیں اس
نے تھم دیا ہے کہ اس کی مملکت ہیں رہنے والے تمام لوگوں کی جانت کی جائے۔ اس
نے خصوصی طور پر اعلان کیا کہ وہ مجمی بھی یہ براوشت نہیں کرے گا کہ لکڑہارے چارہ فروخت کرنے والے 'تیل بیخ والے 'اور گھوڑوں کی نعل بندی کرنے والوں کے ساتھ ظلم ہو اور عمل انہیں ستائیں۔ اس نے اپنی حکومت کے عمدیداروں کو فہروار کیا کہ رعیت کو ظلم و ستم سے بچائیں 'اور ہر فرو کی جان و مال کی حفاظت کریں۔ (13)
تریخ کی ستم ظریق یہ ہے کہ رنجیت علم نے اپنی زندگی کا برا حصہ بنگ و جدل بی گرارا' اس لیے مورخوں اور محقیں کے لیے اس کی جنگیں اور اس کی ڈیلو ہی میں گزارا' اس لیے مورخوں اور محقیں کے لیے اس کی جنگیں اور اس کی ڈیلو ہی اور اس کی ڈیلو ہی اور اس کی ڈیلو ہی اس کی اصلاحات اور انتظامی امور او جمل ہو صحے۔ لیکن ہمارے پاس جو بھی مواد ہے اس کی بنیاد پر کما جا سکتا ہے کہ وہ او جمل ہو صحے۔ لیکن ہمارے پاس جو بھی مواد ہے اس کی بنیاد پر کما جا سکتا ہے کہ وہ اگھ و میں اس کی بنیاد پر کما جا سکتا ہے کہ وہ اگھ و شار اور روادار حکمراں قبا۔

#### References

- 1. Naqush (Lahore Number) February, 1962, p. 370.
- 2. Masson, Charles: Narrative of various Journeys in Balochistan, Afghanistan, and the Panjab. Vol. I, OUP, Karachi 1974, p 432.
- 3. Grey, C: European Adventurers of Northern India.
  Falcon Books Lahore 1982, p. 12.
- 4. Kohli, Sitaram: Ranjit Singh, Allahabad, 1993, p. 316.

- Fakir, Syed Waheeduddin: The Real Ranjit Singh
   Karachi 1966, p. 20.
- 6. Nagush, p. 371.
- 7. Grewal, J. S.: The Sikhs of the Punjab (The New Cambridge History of India) Cambridge 1990, p. 112.

  8. Fakir, p. 23; Naqush, 371.
- 9. Fakir, p. 121; Masson, p. 440.
- 10. Masson, p. 439.
- 11. Grewal, p. 117.
- 12. Fakir, p. 166.
- 13. Ibid., pp. 32, 33.

# ساجي وثقافتي رسم ورواج اور پنجابي عورت

موجودہ مطالعہ اس بات کی کوشش ہے کہ پنجاب کی حورت کے بارے میں اوراس سے متعلق جو سابی نہ نہی اور ثقافتی روایات ورسومات ہیں ان کا ایک تجزیہ کیا جائے۔ اس مقالہ کے پہلے حصہ میں نظریاتی طور پر ان مباحث کو لا یا گیا ہے کہ جو نہ ہی سابی اور ثقافتی اثر ات سے تعلق رکھتے ہیں اور یہ بتایا گیا ہے کہ ان کا معاشرہ کی زندگی میں کیا اثر ہوتا ہے۔ دوسرے حصہ میں برطانو کی دور کے اس لٹر پچرکا تجزیہ کیا گیا ہے کہ جو ثقافتی وسابی اور نہ ہی رسم ورواج کے بارے میں ہے کہ جو انہوں نے تبیلوں و اتوں اور کہ یونٹیز پر تحقیق کے بعد اپنی سرکاری دستاویزات میں دیا ہے۔ اس السلہ میں یہ بھی دیکھنے کی کوشش کی گئی ہے ان رسم ورواج کا لوگوں کی عادات واطوار اور رویوں پر کیا اثر ہوتا ہے۔ تیسرے حصہ میں اس لٹر پچرکی نشاندہی کی گئی ہے کہ جو اس موضوع پر 1947ء کیا اثر ہوتا ہے۔ تیسرے حصہ میں اس لٹر پچرکی نشاندہی کی گئی ہے کہ جو اس موضوع پر گہرا مطالعہ نہیں ہوا ہے دلین اس بات کا ذکر ضروری ہے کہ اب تک اس موضوع پر گہرا مطالعہ نہیں ہوا ہے اور اسکی ابھی بھی ضرورت ہے۔

### تعارف

اس سے پہلے کہ ہم ذہبی ساجی اور ثقافتی رسم ورواج پر بات کریں اور بید دیکھیں ان کا اثر عورت پر کیا ہوتا ہے اور کس طرح ان کے ذر بعداس کے ساجی مرتبہ کا تعین کیا جاتا ہے ہم ان رسم و رواج کی ابتدا اور ان کی اہمیت کے بارے میں متعارف ہوں۔ مار کس نے ایک جگہ لکھا ہے کہ پدر اند معاشرہ کے ساتھ ہی انسانی تاریخ کو تحریر میں لایا گیا۔(1) اس نظام میں جب مرد کو جا فقایار مل گیا کہ دوہ ایک سے زیادہ شادیاں کر سکتا ہے تو بدر سم فطرت کے اصولوں پڑ ہیں تھی بلکہ معاشی وجو ہات کی بنیاد پر تھی۔ کیونکہ اس نظام میں نجی جائیداد کے ادارے کے قائم ہونے کے ساتھ انسانی برادری میں مساوات اور برابری کی روایات ختم ہوگئیں۔(2)

پرراندمعاشرہ کی سادہ ی تعریف یہ کی جاسکتی ہے کہ خاندان کی عورتوں پرجن میں بیوی یا بیوی یا بیویاں لڑکے اور لڑکیاں شامل ہیں ان پر باپ کی حکمرانی یا اس کا تسلط ہو۔ ماریا میز (Maria Mies) اس تعریف سے اور آگے بڑھ کرمرد کے تسلط کو خاندان اور دوسر سے معاشرے کے ہراس شعبہ میں لاتی ہے کہ جہاں مرد بحثیت حکمران سربراہ خاندان اور دوسر سے معاشرے کے ہراس شعبہ میں لاتی ہے کہ جہاں مرد بحثیت حکمران سربراہ خاندان اور دوسر سے اداروں میں انچارج کی حیثیت سے کام کرتا ہے۔ اس کا استدلال بیہ ہے کہ پدراندنظام ایک خاص اداروں میں اور خاص حالات میں ارتقاء پذیر ہوا ہے۔ اس کے مضبوط ہونے اور معظم مونے کی وجہ جنگ وجدل اور فق حات ہیں۔ (3)

پردانہ معاشرے کے ارتقاء کے بارے میں دو نقلہ ہائے نظر ہیں: ایک مارکی اور دوسرا فیمینسٹ (Feminist) اینگلز نے اس کی نشا ندی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ معاشرہ میں پیداوار کی قدرزائداور مردکی اس پراجارہ داری اس نے مرداور عورت کے تعلقات کو تبدیل کیا۔ جی جائیداد نے عورت کو مساوی ساتھی کی حیثیت سے بدل کر زیردست بیوی بنادیا۔ طبقاتی استحصال اور جنسی خواہشات نے مل کرصا حب جائیدادلوگوں کی طاقت میں اضافہ کیا۔ اینگلز تاریخ کو دو حصوں میں تقسیم کرتا ہے: ماتیل تاریخ کے عہداور تاریخ کا عہد کہ جس میں اضافی تہذیب و تدن کی ابتداء ہوئی ، جس میں فی جائیدادکا ادارہ وجود میں آیا اور اس کے ساتھ ہی پدرانہ نظام انجرا۔ اینگلز نے اس سوال کا جواب نہیں دیا کہ انسان نے آخر کس طرح ماقبل تاریخ سے ساجی تاریخ میں آنے کے لیے سفر کیا۔ اس کے ہاں سے کہ اس نے کہ اس نے انسانی ابتدائی معاشروں کا تجزیہ جدلیاتی معیار پر نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تہذیب کے آنے تک فطرت کے ارتقاء کے قوانمین عمل نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تہذیب کے آنے تک فطرت کے ارتقاء کے قوانمین عمل نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تہذیب کے آنے تک فطرت کے ارتقاء کے قوانمین عمل نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تہذیب کے آنے تک فطرت کے ارتقاء کے قوانمین عمل نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تر نہذیب کے آنے تک فطرت کے ارتقاء کے قوانمین عمل نہیں کیا۔ اس کا استدلال ہے کہ انسانی تو میں منتقم ہوا۔

 یاز مین کو کھودنے کے اوز اراستعال کر کے کاشت کرتی ہیں یا درخت لگاتی ہیں۔(4)

تاریخی طور پر بیثابت ہوتا ہے کہ مرد نے عورت کواپنا تالع بنانے کے لیے پرتشدد طریقوں اور ذرائع کواستعال کیا۔ جب خانہ بدوش لوگوں نے جانوروں کوسدھایا اوران کے ملاپ سے اور زیادہ مولی پیدا کیے تو انہیں' پیدا کرنے'' کے اس طریقہ کاری دریافت ہوئی۔جس طرح سے مادہ مولیثی جانوروں کومجبور کیاجاتا تھا کہوہ فرکے ساتھ جنسی تعلقات کے بعد بچہ پیدا کرےاوران بچوں کی تعداد سے اپنے لیے گلہ بنائے کہ جواس کی جائیدا دُدولت اور ساجی مرتبہ کی نشانی تھا۔اس طرح انہوں نے عورت کواستعال کرنا شروع کیا تا کہ زیادہ سے زیادہ بچے پیدا کر کے دہ اپنے لیے کام کرنے والے تیار کریں۔اس لیے عورت کا کام بیرہ گیا کہ وہ زیادہ سے زیادہ بچے بیدا کرکے ان کی پرورش کرے۔ بیمکن ہے کہ بڑے بڑے حرم قائم کرنا' عورتوں کواغوا کرنا' جنگ کے بعد انہیں قیدی بنانا' اورعورتوں سے جواولا دہواہے جائیداد کا وارث بنانا' بیاس پیداواری عمل کا حصہ ہو کہ جس میں عورت کو استعمال کیا جاتا ہے۔ زراعتی معاشروں میں کنیزوں کو دومقاصد کے لیے استعال کیا جاتا تھا'ان سے کھیتوں میں کا م کرایا جاتا تھا'اورانہیں مجبور کیا جاتا تھا کہ وہ زیادہ سے زیادہ بیچے پیدا کریں۔ فیوڈل اور صنعتی معاشروں میں تشدد کی جگہا ہے ادارہ کی شکل دے دی محنی لینی پدرانه معاشره کا قیام که جس میں ریاست اور خاندان اب اس پیداواری عمل کی مکرانی کرنے گے۔اس نظام میں ساجی تقافی و زہبی روایات وانون اور طب نے بیا تا بت کردیا کہ عورتیں فطری طور پر کمزور ہیں اس لیے مرد کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان کوکٹرول میں رکھے۔اس لیے اب عورتوں کا جسم مرد کے لیے مخصوص ہو گیا اور معاشرہ کے رسم ورواج نے اسے بیا تھار ٹی دے دی کہوہ اسے جس طرح جا ہے استعال کرے۔(5)

لہذائی جائداد کے وجود میں آنے کے بعد ایک ایسے خاندان کی تفکیل ہوئی کہ جس میں مرد کا پورا تبلط تھا اسے خاندان کے تسلسل اور جائداد کے تحفظ کے لیے وارث کی ضرورت ہوتی تھی۔اس لیے عورت اس کے لیے عزت کی علامت بن گئی کہ جسے باعصمت اور پاک بازرہ کراس کے لیے اولا دپیدا کرنا ہے۔ دوسری طرف شادی لازی ضروری اورا یک بوجھ بھی بن گئ جے اولا دپیدا کرنا ہے۔ دوسری طرف شادی لازی ضروری اورا یک بوجھ بھی بن گئ جا ہے کوئی اسے پیند کر بے یا نہ کرئے شادی کے اس اوار بے کود یوتاؤں ریاست اور آباؤاجداد کی روایت سے اخلاقی جوازمل گیا۔لہذا شادی کے ساتھ ساتھ معاشر سے میں طوائف سے تعلق رکھنا اور دوسری عورتوں سے جنسی تعلقات رکھنا بھی عام ہو گیا۔ معاشرہ میں طوائف کے وجود سے اور دوسری عورتوں سے جنسی تعلقات رکھنا بھی عام ہو گیا۔ معاشرہ میں طوائف کے وجود سے

مردوں کوفائدہ ہوا'اگر چہ بظاہراس ادارے کو تقید کا نشانہ بنایا جاتا تھا'لیکن شادی سے باہر دوسری عورتوں سے جنسی تعلقات رکھنا ایسی رسم تھی کہ جسے نمر ہبی پابندیوں اخلاقی تنبیبوں کے باوجود ختم نہیں کیا جاسکا۔(6)

شادی کے ادار کے وفائدان نے اپنے مفادات کے لیے بھی پوری طرح استعال کیا۔ اکثر دومتحارب قبائل یا خاندان لڑکیوں کی شادی کرکے ان کے ذریعہ سے اپنے تعلقات ٹھیک رکھنا چاہتے تھے۔ اس سلسلہ میں عورتوں کو ان کی مرضی کے خلاف شادی کے بندھنوں میں باندھنا درست سمجھا جاتا تھا لیکن عورت کی بی قربانی بھی اس کا ساجی درجہ او نچا کرنے میں کامیاب نہیں ہوئی اور وہ اسی طرح سے زیر دست رہی۔ تاریخ میں ایکی بہت می مثالیں ہیں کہ شاہی خاندان کی شہرادیوں کوسیاسی مفادات کی خاطر فاتح جزل یا بادشاہ کو بطور بیوی دے دیا جاتا تھا۔ مثلاً بابرک مین خاں زادہ کو مجورا شیبانی خاں سے شادی کرنی پڑی جس نے کہ قندھار کا محاصرہ کررکھا تھا اور بابراس محاصرہ سے تنگ آ چکا تھا اس لیے ایک خاموش معاہدہ میں سے طے پایا کہ بابر کوفر ار ہونے کا موقع دیا جائے اور اس کے عوض اس کی بہن سے شادی کر لی جائے ۔ آسٹر یا کی شنر ادی میری لوئی موقع دیا جائے اور اس کے عوض اس کی بہن سے شادی کر لی جائے ۔ آسٹر یا کی شنر ادی میری لوئی مطلب کے خاموش معاہدہ عیں سے طیا کہ بابر کوفر ار ہونے کا معلنت کھانے کے بعد قبائل اپنی لڑکوں کوبطور تھنہ فاتھیں کے حوالے کرد نے تھے۔ سیموقبائل میں بیروائ تھا کہ میز بان اپنی ہوی کومہمان کے ساتھ رات گزار نے کو کہا کرتا تھا۔ کرد نے تھے۔ سیموقبائل میں بیروائ تھا کہ میز بان اپنی ہوی کومہمان کے ساتھ رات

بدراند معاشرے کی بیخصوصیت رہی کہ اس نے اپنے آپ کو مختلف حالات کا حول اور ثقافتی رویوں کے ساتھ ساتھ تبدیل کرلیا۔ اس کی دوسری خصوصیت یہ ہے کہ اس نے '' نجی ''اور'' پبک ''گھر''اور'' گھر سے باہر'' کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا۔ اس میں پبک جگہوں کا تعلق مردسے ہے جب کہ عورت کے مرتبہ اور حیثیت جب کہ عورت کے لیے گھر اس کی دنیا ہے۔ یہی وہ تقسیم ہے کہ جس نے عورت کے مرتبہ اور حیثیت پر سب سے زیادہ اثر ڈالا ہے۔ اس کے ذریعہ عورت ومرد کے نام بھی جدا جدا ہو گئے۔ اور یہ واضح کیا گیا کہ عورت ومر دنہ صرف جسمانی طور پر بلکہ جذباتی طور پر بھی مختلف ہیں۔ گھر میں پابند ہونے کے بعد عورت مے لیے یہ بھی لازمی ہوگیا کہ وہ غیر مردوں سے کوئی ساجی تعلقات ندر کھے۔ اگر وہ ان پابند یوں کو تو شر ذیان کی خلاف ورزی کی کوشش کرتی تھی تو مرد بطور محافظ کے اسے سراد سے کا اختیار رکھتا تھا۔ (8) پدرانہ معاشرہ کا یہ ایسا تسلط تھا کہ جو معاشرے کے تمام اداروں میں نظر آتا

تھا چاہےوہ خاندان ہو'اسکول' یو نیورٹی' جرچ' مندراورمبجد ہو۔مرد کے تسلط کوفیکٹر یول' کھیتوں' آ فسوںاور فوج ہرجگہ بخو لی دیکھا جاسکتا تھا۔(9)

پررانہ معاشرہ روایات ورسم ورواج کے ذریعہ عورت کو ذبئی طور پراس بات پر تیار کر دیا تھا کہ وہ معاشرہ کی تقسیم اور جنسی فرق کو فطری سمجھ کر قبول کرے اور اسے چیلنج کرنے کی جرات نہ کرے۔ اس نظام کو برقر ارر کھنے کے لیے یہ نظام تشد داور غیر تشد د دونوں طریقوں کو استعال کرتا ہے۔ لیکن ماریا میز پدرانہ معاشرے کے تناظر میں گھتی ہے کہ: پدرانہ معاشرہ ہماری موجودہ جدوجہد کو ماضی سے ملاتا ہے اور جمیں یہ امید دلاتا ہے کہ اگر ہمار استقبل روثن ہے۔ اگر پدرانہ معاشرہ ایک خاص ماحل میں پیدا ہواتو اسے خاص حالات کے تحت ختم بھی ہونا ہوگا۔ (10)

ساجی اور ثقافتی رسم ورواج کا ارتقاء انسانی برادر یوں اور قبائل میں ان کے مزاج 'عادات' طرز رہن سہن اور ماحول کے مطابق ہوتا ہے اور اس رسم ورواج کے بندھنوں میں وہ اپنی ہم آ ہنگی اور اتحاد کو برقر ارر کھتے ہیں۔ ان رسم ورواج کا تعلق ساجی روابط 'معاثی تعلقات' اور جنسی تفریق پر ہوتا ہے۔ بیرسم ورواج ایک نسل دوسری نسل کو نشقل کرتی رہتی ہے' جس کی وجہ سے ماضی اور حال کے درمیان تسلسل قائم رہتا ہے۔ (11)

سابی رسم و رواح کا تعلق د نیاوی معاملات ہوتا ہے ان کی بنیاد پر کوئی بھی معاشرہ اپنی اخلاقی اقدار کا تحفظ کرتا ہے۔ ان میں سے پچھرسومات معاشرہ میں طبقاتی تقسیم کواخلاتی رنگ دے کراعلی وادنا کے فرق کوقائم رکھتی ہیں خاص طور سے مردوں کی فوقیت کوقائم رکھنے میں ان کاعملی کردار ہوتا ہے۔ (12)

خاص بات یہ ہے کہ ماہی و ثقافتی رسم ورواج ندہبی قوانین کے مقابلہ میں لوگوں پرزیادہ اثر انداز ہوتے ہیں۔خاص طور پراس صورت حال میں کہ جب لوگ کی دوسرے ندہب کو اختیار کرتے ہیں، تو اس صورت میں نیا ندہب اختیار کرنے والے اپنی قدیم رسم ورواج کو قائم رکھے ہیں، مثلاً راجپوت ، جان اور گوجر جو مسلمان ہونے کے باوجودا پی فرہنیت ، عادات ، اور رسم ورواج کے مطابق اپنے ہندورا جبوت ، جان اور گوجر بھائیوں کی طرح ہیں۔ان کے ساجی رسوم و ہی رہے ان کی ذات پات کے ہندھن اسی طرح سے مضبوط رہے اور شادی بیاہ ووراث کی روایات اس کے طرح سے رہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ فدہب اور سیکولر قوانین کے مقابلہ میں رسم و رواج اور روایات کی تاریخ بہت قدیم ہے اور اس لیے بیان کی زندگیوں پر چھائی ہوئی ہے۔ (13) مجھی روایات کی تاریخ بہت قدیم ہے اور اس لیے بیان کی زندگیوں پر چھائی ہوئی ہے۔ (13) مجھی

کھی بیکوشش کی جاتی ہے کہ ذہبی رسومات اور علامات کوسا جی وثقافتی رسم ورواج سے ملا دیا جائے' اس صورت میں دونوں ایک دوسرے کے ساتھ ہم آ جنگ ہونے اور اس اشتر اک سے ایک نیا کلچر پیدا کرنے میں مدددیتے ہیں۔

قانون اوررسم ورداج میں فرق ہوتا ہے۔رسم و رواج برادری یا قبیلہ کے اپنے اندر پیدا ہوتے اور ارتقاء پذیر ہوتے ہیں اس عمل میں برا دری مل کر اس کی تشکیل میں مدو کرتی ہے۔ اس طرح ان کے بارے میں کہا جاسکتا ہے کہ بیلوگوں کے باہمی میل جول اور سر گرمیوں کا نتیجہ ہوتے ہیں۔اس کے مقابلہ میں قانون حاہے وہ الہی ہو یا سیکولراس کے نفاذ کے لیے کسی اتھار ٹی اور طاقت کی ضرورت ہوتی ہے جواس کا نفاذ کر سکے۔اکثر نفاذ کے لیے جراورتشد دکوااستعال کرتا پڑتا ہے۔اس کےعلاوہ قوانین حکومت کی تبدیلی یاسیاس نظام کے بدلنے کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں' جب کدرسم ورواج صدیوں کے مل کے بعد تشکیل یاتے ہیں۔اس لیے بیزیادہ دیریا ہوتے ہیں۔ اس وجہ قانون سے زیادہ ان کاوقار اوراحتر ام ہوتا ہے۔اگر برادری کا کوئی فردان کی خلاف ورزی کرتا ہے تو سزا کے طور پراس کا بائیکاٹ کیا جاتا ہے یا ذات برادری سے خارج کر دیا جاتا ہے۔ خاص طور سے عہد وسطی میں یہ بڑا جرم سمجھا جاتا تھا'ایک فرد سے لیے برادری یا ذات یات سے خارج ہونا خودکو بغیرسہارے کے اکیلا و تنہا کرنا تھا' کیونکہ اس دور میں بغیر کسی حمایت اور معاہدے کے فرد اکیلانہیں رہ سکتا تھا۔ اکثر قوانین جو کہ رسم ورواج کے خلاف ہوتے تھے۔ ان کو تبدیل کرنے میں ناکام رہتے تھے۔مثلاً اکبرنے تی کی رسم کوختم کرنے کی کوشش کی مگر وہ اس میں كامياب نہيں ہوا۔ جبكدراجدرام موہن رائے اور برهموساج نے جب اس كے خلاف تحريك چلائى اورمعاشرہ کو دلیل سے متاثر کیا تو اس کے بعد برطانوی حکومت کے قانون نے اس رسم کا خاتمہ کیا۔

رسم و رواج کے ارتقاء کے نتیجہ میں معاشرہ میں عقائد آرٹ موسیقی ادب اخلاق اور عادات واطوار کی بنیاد پڑتی ہے اور برادری کے ہر فرد کے لیے بدلازی ہوتا ہے کہ وہ ان پڑلمل کرے۔ایک طرح سے بدان کی شناخت کے عناصر بن جاتے ہیں۔شاہدہ لطیف نے اس کی نشاندہی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مذہبی اور ثقافتی نظام اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ مرداور عورت کی زندگیوں کو اپنے تسلط میں رکھے تا کہ اس ذریعہ سے معاشرہ میں تسلسل رہے۔(14) چونکہ ہر برادری اور کمیونی کے اپنے رسوم ورواج ہوتے ہیں۔اس لیے بیان کی زندگی کا

ایک اہم حصہ بن جاتے ہیں ان کی ہیت و دجود کو برقر ارر کھنے اور ان پڑس کرنے پرلوگ فخر محسوس کرتے ہیں اور اکثر خود کو دوسروں سے متاز کرنے کے لیے ان کا حوالہ دیتے ہیں۔ رسم وروائ اور اس سے متعلق شاخت کا یہ احساس برادر بوں میں اتحاد کا سبب ہوتا ہے۔ شاہدہ لطیف نے ابنرکو ہن (Abner Cohen) کے حوالے سے لکھا ہے کہ شاخت کا شعور اور احساس معاشرہ یا برادری کو اندرونی طور پرطافت و تو انائی دیتا ہے ہاجی اقد اراور روایات جہال ایک طرف ہم آ ہمگی کا باعث ہوتی ہیں وہری طرف ہم آجنی برادری یا جماعت میں ضم ہونے کی مزاحت کرتی ہیں۔ (15)

جب بھی کوئی برادری یا قبیلہ اپی شناخت کو ابھارتا ہے تو اس کے نتیجہ میں وہ اپنی ثقافتی اور
سابی رسم ورواج کا احیاء کرتا ہے۔خاص طور سے جدیدیت کے اس زمانہ میں جب کہ گلو بلائزیژن
کے تحت کلچر اور شناخت کمزور ہو کرختم ہورہی ہے ہر معاشرہ اس کو برقر ارر کھنے کے لیے روایات و
رسومات کا احیاء کر رہا ہے تا کہ ان کی مدد سے گلوبل کلچر کوروک سے۔اس عمل کے دوران اکثر وہ
روایات اور رسومات دوبارہ سے ابھر آتی ہیں کہ جووقت کے ساتھ ختم ہو گئیں تھیں۔ دیکھا جائے تو
شناخت اور ساجی و ثقافتی رسومات کا ایک دوسرے سے گہر اتعلق ہوتا ہے۔اس عمل میں خاص طور
سے عورت ثقافتی روایات اور شناخت میں اہم کر دارادا کرتی ہے۔

چونکہ بہت ی رسوہات کا تعلق عورت ذات ہے ہوتا ہے اس لیے وہ ان روایات اور رسم و
رواج کی تکہبان بن جاتی ہے۔ چونکہ اسے تعلیم کے مواقع نہیں دیئے جاتے اور نہ ہی معاشرے کی
سرگرمیوں میں اسے پوری طرح سے شریک کیا جاتا ہے اس لیے پرانے رسوم ورواج اس کی زندگی
کا اہم حصہ بن جاتے ہیں۔ اور گہرائی کے ساتھ اس کے ذہمن میں پیوست ہوجاتے ہیں۔ چونکہ
روایات کی بنیادی ماضی میں ہوتی ہیں اس لیے ان کی قد امت ہی ان کے مقدس ہونے کا جواز
ہوتی ہے۔ اس سے انحواف یا اس میں تبدیلی کو بغاوت تصور کیا جاتا ہے اور سمجھا جاتا ہے کہ چونکہ یہ
آباؤا جداد کے تجربات کا نچوڑ ہیں اور زمانہ کی کسوٹی پر پرکھی ہوئی ہیں اس لیے بیزندگی کا حصہ
ہیں۔ ان کو ختم کرنے کا مطلب سے ہوتا ہے کہ اس تسلسل کو توڑ دیا جائے کہ معاشرتی زندگی میں
جاری ہے اور اس کے ساتھ ہی شاخت کی تمام علامتوں کو مٹادیا جائے کہ میرسومات اور روائی ان کی
ہوتا ہے کہ لوگوں کو روایات سے جوڑ ہے رہتا ہے خیال سے ہوتا ہے کہ بیر رسومات اور روائی ان کی
زندگیوں کی منصوبہ بندی کرتی ہیں ان کی روز مرہ کے معاملات میں راہنمائی کرتی ہیں اس لیے ان

کی بقائے لیے جدد جہد کرنی چاہیے۔خاص طور سے دہ رسومات کہ جن کا تعلق پیدائش مثلنی شادی سے ہوتا ہے ان کو تبدیل کرنامشکل ہوتا ہے کیونکہ بیمعاشرہ کی اجتماعی ذہنیت میں جڑ پکڑ ہے ہوتی میں۔ میں۔

کین بہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ ثقافتی وساجی رسم ورواج ہمیشہ سے ایک سے نہیں رہ سکتے ہیں۔ انہیں محفوظ رکھنے کی تمام کوشٹوں کے باوجودان میں تبدیلی آتی ہے۔ ماہر آثار تدیہ ٹریگر (Trigger) نے لکھا ہے کہ 'انسان زندگی کے مختلف مراحل کوا پی عادات و پند کے مطابق برقر ارر کھنا چاہتا ہے لیکن ان میں وہ ای وقت تبدیلی لا تا ہے کہ جب حالات اس کے قابو ہا ہم ہوجا کیں۔'(16) جیسا کے پہلے ذکر ہوا ہے معاشرہ اپنے اندر تبدیلی اور مزاحت دونوں تو توں کو رکھتا ہے یہ جدلیاتی عمل ہے کہ جو معاشروں کو مجود کرتا ہے کہ وہ اپنے رویوں اور رجی نات میں تبدیلی لائے۔ بھی بھی بیرونی عناصراس قدر طاقتور ہوتے ہیں کہ وہ معاشر کے کوانقلا بی طور پر تبدیلی کر کے اس کی پرانی روایات اور ادارہ کوختم کردیتے ہیں۔ تبدیلی کر کے اس کی پرانی روایات اور ادارہ کوختم کردیتے ہیں۔ تبدیلی کر نے اس کی پرانی روایات اور ادارہ کوختم کردیتے ہیں۔ تبدیلی کر نے اندان 'نجی جائیداد تو انین اور اخلاقی قدروں پر ہوتا ہے۔ یہ سب ضروریات کے تحت معاشرے کو تبدیل کرنے ہیں تعاون کرتے ہیں۔

لیکن تبدیلی کا بیمل شہروں میں تیزی سے ہوتا ہے گاؤں اور دیہات میں اس عمل کی مزاحمت کی جاتی ہے۔ اس وجہ سے معاشرہ کی ترقی میں توازن نہیں ہوتا ہے۔ پچھ علاقے بہت زیادہ ترقی کر جاتے ہیں 'جبکہ پچھ بسماندہ رہتے ہیں۔ اس حساب سے مذہبی 'ساجی اور ثقافتی رسم و رواح بھی علاقائی طور پر مختلف ہوتے ہیں۔ قبیلے اور مختلف ذا تیں جواپی شناخت کو محفوظ رکھنے کی فاطرا پنی روایات واقد ارکو بچا کرر گھتی ہیں۔ فاص طور سے وہ قبائل کے جوشہری آبادی سے دور علاقوں میں رہتے ہیں اور جن کے تعلقات شہری آبادی سے نہیں ہوتے ہیں وہ اپنے رسم ورواج میں کسی بھی تبدیلی کے لیے تیار نہیں ہوتے ہیں۔ ان کی داستانوں فصے کہانیوں اور گیتوں میں قبائل میں روایات کوخوب بڑھا چڑھا کر پیش کیا جاتا ہے۔ ماہر علم بشریات مورخ اور ادیب شاعر بھی ان روایات سے محور ہوجاتے ہیں۔

پنجاب میں حالیہ زمانے میں دیہاتی اور شہری دونوں طبقوں میں اچا تک اپنی قبائلی یا ذات کی شناخت کا جذبہ امجرا' جس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ لوگ اب بیدا پنے ناموں کے ساتم استعال کرتے ہیں بااسے بطور فیملی نام کے اپنی شناخت کراتے ہیں۔اس کے ساتھ قبائلی یا ذات کی تاریخ سے دلچیں بڑھ رہی ہے۔اس قبائلی یا ذات کی شناخت میں قبیلہ کے سردار یا فیوڈل لارڈز کی دلچیسی بہت ہوتی ہے کیونکہ اس شناخت اور رسوم و رواج کے ذریعہ اپنی مراعات اور کیونٹی میں اپنا تسلط قائم رکھ سکتے ہیں ان روایات کی مددسے وہ اپنے اثر ورسوخ کو اخلاقی جواز دیے ہیں۔

رسم ورواج کے سلسلہ میں بیہ بات بھی قابل خور ہے کہ جب غیر عرب لوگوں نے اسلام تجول کیا تو انہوں نے اپ آ باؤاجداد کے زمانے کے طور طریقوں اور رسومات کواسی طرح سے برقرار رکھا۔ اس کی وجہ سے شریعت اور رسم و رواج کے درمیان تضادات پیدا ہوئے جن کی وجہ سے معاشرے میں ان دونوں کے درمیان تصادم بھی ہوا۔ انہا پندعلاء نے ان رواجوں کو کہ جنہیں عربی میں ' عرف'' کہا جاتا ہے' غیر اسلامی کہتے ہوئے ان کوختم کرنے پر زور دیا۔ لیکن ان کی تبلیغ کے باوجود بیر سومات غیر عرب معاشروں میں باتی رہیں۔ ہندوستان میں بھی بیصورت حال رہی کے باوجود بیر سومات غیر عرب معاشروں میں باتی رہیں۔ ہندوستان میں بھی بیصورت حال رہی کیونکہ یہاں نہ مرف مقامی مسلمانوں نے اپ رواجوں کو قائم رکھا بلکہ باہر سے آنے والے مسلمان بھی ان ثقافتی وساجی رسومات تھیں ان پر علماء کی مخالفت کے باوجود عمل ہوتا رہا۔ یہی وجہ ہے کہ ادر موت کے وقت جو رسومات تھیں ان پر علماء کی مخالفت کے باوجود عمل ہوتا رہا۔ یہی وجہ ہے کہ عہدوسطی کے مسلمان دور حکومت میں علماء اس پر افسوس کا اظہار کرتے رہے ہیں کہ مسلمانوں نے اسلام کی روح کو ہندوؤں کی رسومات اختیار کر کے مجروح کر دیا ہے۔

سیرسم ورواج چونکہ ہندوستان میں بھی پرراندنظام کے تحت ارتقاء پذیر ہوئے۔اس لیے سے عورتوں کے لیے ترقی کرنے اوران کوآ گے بڑھانے میں رکاوٹ تھے۔اس رکاوٹ کی وجہ سے وہ معاشرہ میں موثر کرداراداکرنے کے قابل نہیں تھیں۔لیکن ہندوستان میں مسلمان حکمرانوں کے لیے بیامر مشکل تھا کہ وہ بہال شریعت کے مطابق حکومت کریں۔اس لیے ان کا طرز حکومت ایک لحظ سے سیکولر تھا'ان کی کوشش ہوتی تھی کہ ریاست اوراس کی پالیسیوں میں ندہب کو دخل دیے کا موقع نہ ملے۔اس وجہ سے مقامی قبائل ذات اور برادر یوں کے ہاں عورتوں کے سلسلہ میں ان کا روایت طرز عمل تھا' جے انہوں نے جاری رکھاریاست یا حکومت کی جانب سے ایسا کوئی قدم نہیں روایتی طرز عمل تھا' جے انہوں کے ہاری رکھاریاست یا حکومت کی جانب سے ایسا کوئی قدم نہیں ان کا اٹھایا گیا کہ جس عورتوں کا سابق مرتبہ بہتر ہوئیا نہیں زیادہ سے زیادہ حقوق مل سکیں۔

عبد برطانيه مين اس جانب توجه دي گئ ايك طرف مندو دَن اورمسلمانون مين الي اصلاحي

تحریمیں شروع ہوئیں کہ جنہوں نے عورتوں کی حالت زار کی طرف لوگوں کی توجہ دلائی دوسری طرف حکومت نے قانون سازی کے ذریعی عورتوں کے حقوق کا اعلان کیا۔اس سلسلہ میں سلمان معاشرہ جس تذبذ ب کا شکارتھا اس کا اظہار 1901 کی مردم شاری کی رپورٹ میں اس طرح سے کیا گیا ہے '' مسلمان کمیو نظیر میں یہ حساس ہے کہ رسم ورواح کی وجہ سے مسلمان عورت کے حقوق کو نظرانداز کر دیا گیا ہے' کیکن مسلمان کمیونی اس پراتفاق رائے نہیں ہے کہ اس مسئلہ کو کس طرح سے کی کہ یا جائے۔' (17)

اس لیے عورتوں کے حقوق کے لیے برطانوی حکومت نے جو چند توانین نافذ کیان پر مسلمانوں نے عمل نہیں کیا، مثلاً شریعت ایک 1937 میں جسنے اس رسم کوفتم کردیا کہ عورتوں کو دراخت میں پھر نہیں سے گااور ان کا حصہ مقرر کیا۔ مگر اس برعمل نہیں کیا گیااور ورافت کے سلسلہ میں اپنے مقامی رسم ورواج برعمل کرتے رہے۔ (18) اس طرح جب بجپن کی شادی کے خلاف قانون پاس ہوا تو اس کی بھی مخالفت کرتے ہوئے مسلمانوں نے بید کہا کہ شریعت میں اس کی اجازت ہے النواب قانون شریعت میں ماس کی اجازت ہے النواب قانون سازی کی شادی اس وقت ختم ہو جائے گی کہ جب معاشرہ میں تعلیم اور شعور آئے گا' اس لیے قانون سازی کی اس مسئلہ کو کس کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ یہی صورت حال اس وقت پیش آئی کہ جب 1939 میں طلاق کا ایک پاس ہوا' اس کی بھی مخالفت کی گئا اس طرح ریاست رسم ورواج اور خاندان مینوں عناصر نے مل کرعورت کومعاشرہ میں محکوم رکھا۔ (19)

اس وجہ سے مورتوں کے بنیادی حقوق کے لیے جو توانین پاس ہوئے تھے ان کورد کرکے معاشرہ نے رسم ورواج کو ترجے دی ایک طرف تو مسلمانوں نے یہ دلیل دی کہ بی توانین ان کے روا پتی رسوم کے خلاف ہیں 'دوسری طرف جہاں انہیں موقع ملا وہاں شریعت کو ان توانین کے خلاف ہیں مستر دکر دیا۔اس وقت تک مورتوں میں بیشعور نہیں آیا تھا کہ وہ اپن تحریک کے بہر صال چلاتیں اور حقوق کے لیے جدو جہد کرتیں لیکن جو توانین پاس ہوئے ان کی موجودگی نے بہر صال روا بتی معاشرے میں بل چل ضرور پیدا کی۔

نوآ بادياتي عهداوررسم ورواج

1829 میں بنجاب پر قبضہ کرنے کے بعد برطانوی حکومت نے گاؤں کے انتظام کے

سلسلہ میں دستاویزات تیار کیس ان میں یہاں کی فدہی ساجی اور ثقافتی رسم ورواج کا جائزہ لیا گیا اس کے بعد اپنی انتظامی ضروریات اور تقاضوں کے تحت حکومت نے ہر ڈسٹر کٹ میں موجودان رسومات پر تفصیل سے رپورٹ تیار کرائی۔ یہ معلومات ایک سوال نامہ کے ذریعہ جمع کی گئیں کہ جو ہندوؤں اور مسلمانوں سے علیحہ و علیحہ دریافت کیے گئے تھے۔ خاص بات یہ تھی کہ حکومت ان معلومات کو وقافو قنا اکٹھا کرتی رہتی تھی تا کہ اگر کوئی تبدیلی واقع ہوئی ہے تو اس کے بارے میں اسے آگہی رہے۔

چونکہ ان رسم ورواج کی بنیاد پر قبائل ذاتیں اور برادریاں اپنے ساجی تعلقات اور روابط رکھتی تھیں' اس لیے حکومت ان میں دخل اندازی نہیں کرتی تھی۔ شاہدہ لطیف کے مطابق:'' یہ اقد امات اس غرض سے اٹھائے گئے تھے تا کہ برطانوی حکومت اپنے مفادات کی توسیع بھی کرے اوران کا تحفظ بھی کرے۔''

1830 کی دہائی میں برطانوی حکومت نے جواصلاح کی تحریک شروع کی تھی وہ 1857 کے ہنگامہ کے بعد ختم ہوگئی۔ چونکہ اس پر سخت تقید ہوئی اور کہا گیا کہ ہنگامہ کی ایک وجہ یہ تھی کہ اس نے قانونس ازی کے ذریعہ یہاں کے روایتی معاشرہ کو تبدیل کرنے کی کوشش کی اس لیے لوگوں میں ناراضگی پھیلی۔ اس لیے بعد میں جورسم ورواج کے بارے میں مطالعہ جات کیے گئے ان کا مقصد یہ تھا کہ قبیلوں برادر یوں اور مختلف ذاتوں کے بارے میں آ گہی حاصل کی جائے تا کہ ان پر محکومت کرنے میں آسانی ہو۔

عورتوں کے سلسلہ میں جورسومات اور رواجوں کا ذکر ان دستاویزات میں کیا گیا ہے ان میں خصوصیت سے متلقی شادی طلاق جہنے شادی کا دوبارہ سے احیاء بیویوں کی تعدا ذبیوہ عورتوں کے بارے میں وراثت بیٹیوں اور ان کے بچوں کے حقوق انخوا اور ان کے بچوں کے حقوق انخوا اور سلمان ان بہت میں رسومات میں برابر وصیت تخد میں دی گئی جائیداد وغیرہ شامل تھے۔ ہندواور مسلمان ان بہت میں رسومات میں برابر کے شریک تھے گر بچھ میں ان کے اختلافات بھی تھے۔ رسم ورواج کے مصنف نے اس بارے میں لکھا کہ ''مجڑن اور شادی اور طلاق کے مسائل کے بارے میں فیصلے دیتا ہے۔ اس سلسلہ میں قاضی کے فیصلے آخری اور حتی ہوتے ہیں۔ اگر چہشادی بیاہ اور متلق کی درسومات مقامی رسم ورواج کے مطابق ہوتی ہیں۔ لیکن وہ سارے معاملات کے جن کا تعلق وراثت سے سے ان کا تصفیہ ۔ شتہ داری کی بنا پر متا می رسم مات کے تحت ہوتا ہے۔

مقا می رسم ورواج کے بارے میں جومعلومات سرکاری دستاویزات میں اسلمی گئی ہیں وہ بہت مختصر ہیں۔ اس مطالعہ میں اس قتم کی کوئی کوشش نہیں گئی کہ ان کا تاریخی ارتقائی جائزہ لیا جائے اور یہ کہ ان کا تاریخی ارتقائی جائزہ لیا جائے اور یہ کہ ان میں بھی تو بہت فرق نظر آتا ہے اور بھی نہیں۔ برطانوی حکومت کا مقصداس مطالعہ سے بیتھا کہ برادر یوں کے بارے میں ساجی اور نہ بی معلومات اسلمی کی جا کیں تاکہ ان کی روشنی میں وہ اپنی انتظامی پالیسیوں کو نافذ کر سکے مثلاً پنجاب لاء ایکٹ 1872 کے تحت یہ اعلان کیا گیا میں وہ اپنی انتظامی پالیسیوں کو نافذ کر سکے مثلاً پنجاب لاء ایکٹ 1872 کے تحت یہ اعلان کیا گیا کہ کہ گئی شادی طلاق عورت کا جائیدا دمیں حصہ جیز وصیت تحف تقیم خاندانی تعلقات جیسے متنی بنا (بچہ گود لینا) اور گارجین شپ کے سلسلہ میں فرہی اصولوں یا روایات برعمل کیا جائے گا 'مگر یہ دیکھا جائے گا کہ بیروائی انصاف مساوات اور باشعور خمیر سے تضاد ندر کھتے ہوں۔ ان معاملات دیکھا جائے گا کہ جب رواجوں کی غیر موجود گی میں ان کا کوئی عل نہ نکاتا ہو۔

ان رواجوں کا جومطالعہ کیا گیا اس سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ ماتی اور ثقافتی رسم ورواج اور مذہبی رسومات معاشرہ یا برادری میں اس نظام کی کمل حمایت کرتی تھیں کہ جس میں یہ پرت در پرت تقسیم تھی اور اس کے افراد رشتہ داری میں ایک دوسرے سے بند ھے ہوئے تھے۔اس میں عور تیں مردوں کے تابع تھیں۔ برادری اور خاندان کا ڈھانچہ ایسا تھا کہ اس میں ان کے لیے آزادی کی کوئی گنجائش نہیں تھی۔

منگنی کے سلسلہ میں لڑکی کواس کا کوئی حق نہیں تھا کہ وہ اپنی مرضی کا اظہار کر ہے۔ مردوں
کے سلسلہ میں بیردواج تھا کہ اگر لڑکے کے دالدین زندہ نہ ہوں تو اس صورت میں وہ اپنی مرضی کا اظہار کرسکتا ہے۔(20) منگنی کی رسم لڑکی کی پیدائش کے بعد کی دقت بھی ادا کی جاسکتی تھی ۔ صرف ایک شرط ہوتی تھی کہ لڑکی کی عمر لڑکے سے کم ہونا چاہیے۔(21) لڑکیوں کی شادی اکثر خاندان ہی میں ہوتی تھی ۔ خاندان کا بیتھا کہ اس کے تمام افراد کا تعلق ایک ہی اجداد سے ہو۔ اس لیے جب عورت خاندان سے تعلقات ختم کر کے شوہر عورت خاندان کا حصہ بن جاتی تھی۔(22)

لڑ کیوں کی شادی 12 سے 15 سال کے اندراندر ہوجایا کرتی تھی۔(23) بھائی یا بہن کے اندراندر ہوجایا کرتی تھی۔(24) بیجی رواج تھا الا کے سے شادی کور جج دی جاتی تھی کوئی ہوگئی۔

کہ شوہرکی وفات کے بعد بیوہ مرحوم شوہر کے بھائی سے شادی کر لیتی تھی۔ اگر کوئی بھائی نہیں ہوتا تھا تو اس صورت میں برا دری کے ہی کسی فرد سے اس کی شادی ہوجاتی تھی۔ (25)

پنجاب کے مختلف ضلعوں میں وسٹر سٹرکا بھی رواج تھا۔ ایک اور رواج جوتری بھنگ اس میں تین بھائی اور تین بہنیں تبادلہ میں دومنتلف خاندانوں میں بیابی جاتی تھیں۔ ایک آور رواج میں چار بھائیوں اور بہنوں کا بھی تبادلہ ہوتا تھا۔ وستہ سٹر کے رواج میں دونوں خاندانوں کوساجی طور پر ایک ہی سطح کا ہونا چا ہے تھا۔ (26) وسٹر سٹر میں ایک رعابت بدر کھی جاتی تھی کہ اگر دوسرے خاندان میں کوئی لاکی نہیں ہوتی تھی تو اس صورت میں نقدادا کیگی کی جاتی تھی۔ (27)

رسم ورواج کی موجودگی اور معاشر ہے ہیں ان کی تبولیت کا نتیجہ بیتھا کہ عورتوں کا پورا پورا
استحصال ہوتا تھا شریعت کے تحت مردکو بیتی حاصل ہے کہ وہ اپنی ہوی کو جب چا ہے طلاق د ہے
دے۔اس طرح عورت کواس صورت میں ضلع کا حق ہے کہ اگر مرد نامرد ہو یا کسی لاعلاج بیاری
میں جتلا ہو۔اس طرح اگر شوہر یا ہوی اپنا نہ ہب تبدیل کر لیتے ہیں۔ تو شادی خود بخو دختم ہو جاتی
ہے۔لین مقامی رواج میں اگر عورت خلع چا ہی تھی تو اسے اپنے حق مہر سے دست بروار ہونا پڑتا
تھا' یا شوہر کو فقدرتم اواکر نی ہوتی تھی۔(28) طلاق شدہ عورت کا نہ تو بیتی ہوتا تھا کہ وہ گڑار ہے
کے لیے اپنے سابقہ شوہر سے چھوطلب کر سے اور نہ بی جائیدا و میں اس کا حصہ ہوتا تھا۔(29)
مہر کے سلسلہ میں اختلافات تھے۔اس طرح مہر کی رقم میں بھی کیسا نہتے نہیں تھی۔ یہ بھی
مہر کے سلسلہ میں اختلافات تھے۔اس طرح مہر کی رقم میں بھی کیسا نہیت نہیں تھی۔ یہ بھی کا مطالبہ کر سے جاتے ہے انہیں
کا مطالبہ کر سے انتقا۔(30)

ورافت کے معاملہ میں شریعت کے قوانین کی پابند کی نہیں کی جاتی تھی ۔ عورتوں کو جائیداد کی درافت سے بالکل محروم کر دیا جاتا تھا۔ لا ہور ڈسٹر کٹ کی رپورٹ کے مطابق سید ہشن 'لا ہور کے کشمیری اورقصور کے خوجہ جن کے پاس زمینیں نہیں ہوتی تھیں ۔ ورافت کے سلسلہ میں وہ شریعت کی پابندی کرتے تھے۔ دوسری برادریاں مردوارث کی موجودگی میں عورتوں کو ورافت میں کوئی کی پابندی کرتے تھے۔ دوسری برادریاں کا لاکا زندہ ہےتو کوئی حصہ نہیں ملتا تھا۔ لیکن اگر اس کے کوئی لاکا نہیں ہے تو اس صورت میں اسے مرحوم شوہری جائیداد سے حصہ ل جاتا تھا۔ لیکن اگر میں کوئی لاکا نہیں ہےتو اس کو دریا جائے کہ وہ پاک بازنہیں ہےتو اس کا حصہ خصب کرلیا جاتا تھا۔ (31) عملی زندگی میں بابت کردیا جائے کہ وہ پاک بازنہیں ہےتو اس کا حصہ خصب کرلیا جاتا تھا۔ (31) ملی زندگی میں

ا یک بیوہ اپنے بچوں کی نگران مجمی جاتی تھی۔اس کا بیٹن اس دفت ختم ہوجا تا تھا کہ جب وہ دوسری شادی کر لیتی تھی۔اگر بیشادی خاندان کے اندر ہوتی تھی تو وہ بچوں کی نگرانی کا حق رکھ سکتی تھی۔ لیکن اگر شادی خاندان سے باہر ہوتی تھی تو اسے اس حق سے دست بردار ہونا پڑتا تھا۔ (32)

جہاں تک بیچ کو گود لینا کا معاملہ ہے۔اس کی اسلامی قوانین میں کوئی مخبائش نہیں ہے۔
لیکن بطور رواج پنجاب کے پچھ ضلعوں میں مسلمان برادریان جائیداد کے تحفظ کے لیے بچوں کو گود
لیتی ہیں۔حکومت برطان یہ کے ان مطالعہ جات میں دوباتوں کی کی ہے: ایک جہیز کے بارے میں
کوئی ذکر نہیں' دوسرا پردہ کے متعلق خاموش ہیں۔لیکن جہاں بیرواج ہے کہ شادی کے وقت بیوی
کے رقم دی جاتی ہے اس کا ذکر ضرور ہے۔

1854 میں بنجاب میں جومردم شاری کرائی گئی اس میں اس وقت کی ندہبی ساجی اور ثقافتی رسم ورواج کا ذکر ہے۔ بعد میں مردم شاری کی رپورٹس جو 19 اور 20 صدیوں کے اعدادوشار پر مشتمل ہیں ان میں ان رواجوں کے بارے میں اور زیادہ تغییلات ہیں۔

1883 میں ہونے والی مردم شاری کے بعد پنجاب اور سرحد کے قبائل اور براور یوں کے بارے میں جومعلومات جمع کی گئیں وہ'' پنجاب اور سرحد کے قبائل اور ذاتوں کی فرہنگ'' کے نام سے شالع کئے گئے۔ اس میں ایک باب میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے رسم ورواج کے بارے میں معلومات دی گئی ہیں۔خاص طور سے ان رسم ورواج کے بارے میں کہ جو پیدائش منگنی' شادی اور موت سے متعلق تھیں۔ بیر سومات مسلمانوں اور ہندوؤں میں مشترک تھیں' سوائے اس کے کہ مسلمان ان رسومات میں نہ ہب سے متعلق بعض چیزیں شامل کردیتے تھے۔

ان میں سب سے اہم رسم اس وقت اوا کی جاتی تھی کہ جب عورت کے ہاں بچہ کی پیدائش ہوتی تھی۔ زچہ و بچہ کی حفاظت اور خصوصاً بچہ کو آفتوں و بلاؤں سے محفوظ رکھا جائے۔ ایک ایسے معاشرہ میں کہ جہاں طبی سہولتوں کا فقدان ہو وہاں ذہن لازمی طور پران رسومات کی طرف جاتا ہے کہ جن کے ذریعہ وہ بچہ اور زچہ کو محفوظ رکھ سکیں۔ اس لیے بیر سومات نقدس کا درجہ اختیار کر لیتی ہیں۔ ایک باب میں کہا گیا ہے کہ ہندو عورتوں میں بیرواج تھا کہ بچہ کی پیدائش کے وقت عورت کو زمین پر کہل پر لانا دیا جاتا تھا۔ اس پوزیشن میں کہ اس کا سرشال اور پیر جنوب کی طرف ہوں۔ (33)

لڑے اور لڑکی کی پیدائش کے بارے میں مختلف قتم کے رغبل ہوتے تھے۔ اگر لڑکی پیدا

ہوتی تھی تو ہانڈی میں گندم ڈال کراسے دائی کو دے دیا جاتا تھا۔ اگر لڑکا پیدا ہوتا تھا تو پھر دائی کو انعام کے طور پرایک روپید یا جاتا تھا۔ (34) مال کو بچہ کی پیدائش کے بعد گرانی میں رکھا جاتا تھا اور چھون تک اسے بھی اکیلانہیں چھوڑا جاتا تھا۔ تاکہ دہ کسی بلاکا شکار نہ ہو جائے۔ جوخوش حال خاندان تھے وہ دن رات اس کے پاس لمپ جلا کے رکھتے تھے۔ (35)

کے ماں ہانڈی میں ایک روپیدڈ ال دیتی تھی۔ اس علامت کے بعد بدرشتہ نہ ٹو نے والا ہوجا تا لاکے کی ماں ہانڈی میں ایک روپیدڈ ال دیتی تھی۔ اس علامت کے بعد بدرشتہ نہ ٹو نے والا ہوجا تا تعابید دختیری کی متنی '' کہلا تا تعاب (36) اس کا مقصد بیہ ہوتا تھا کہ دو خاندانوں کے درمیان ساجی تعالیہ دختیری کی متنی '' کہلا تا تعاب متنی خاندان کی ساجی سرگرمیوں میں اہم کرداراداکرتی تھی۔ اس کا مطلب بیتھا کہ متنی کے بعد اب لڑک کو ماں باپ کے گھرسے دوسرے گھر والوں کے حوالے کر دیا۔ اس مقصد کے لیے گئی رسومات اداکی جاتی تھیں تاکہ لڑکی کو اس کے شوہری فیملی کا ایک فرد بنا دیا جائے۔ لہذا اس عہد نامہ کی تصدیق کے لیے انگوشی' چا در اور کچھز پورات لڑکی کو دیئے جاتے دیا جائے۔ انہیں' دیا جاتا تھا۔ متنی کی رسم ختم ہونے پر دعائے فیر پڑھی جاتی تھی۔ بیہ معاشرتی رواج اور فیہیں رسومات دونوں میں کراس واقعہ کو شیدہ اور تنگین بنادیتے تھے۔ (37)

نکاح ندہب کی تعلیمات کے مطابق ہوا کرتا تھا۔ اس کے بعد بہت ی رسومات کا روائ تھا۔ مثلاً نکاح کے دوسرے دن دولہا شاہ بالا اور ان کے دوستوں کی کھیر سے خاطر تواضع کی جاتی تھی۔ مثل نکاح کے دوسرے دن دولہا شاہ بالا اور ان کے دوستوں کی گھیر سے خاطر تواضع کی جاتی تھی۔ اس کے بعدا یک اور رسم میں دولہا کے سامنے ایک پلیٹ رکھی جس میں شکر ہوتی تھی دولہا اور دلہن کو آ سنے سامنے بٹھا کر ان کے درمیان مٹی کی پلیٹ رکھ دیتے تھے جو کہ پانی سے بھری ہوتی تھی جس میں چاندی کی انگوشی آلیک ورمیان مٹی کی پلیٹ رکھ دیتے تھے۔ دونوں سے کہا جاتا تھا کہ وہ پلیٹ میں سے انگوشی تلاش کریں۔ جو بادام اور کچھ سکے ہوتے تھے۔ دونوں سے کہا جاتا تھا کہ وہ پلیٹ میں سے انگوشی تلاش کریں۔ جو اس میں کا میاب ہوجاتا تھا وہ جیتا ہوا قرار پاتا تھا۔ (38)

ان رسومات کی علامات سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ کھیراور شکرمٹھاس کو ظاہر کرتی ہیں۔ اس لیے امید کی جاتی تھی کہ میاں ہیوی کے تعلقات میں کڑوا ہٹ نہ ہواور بیشیروشکر ہوکرر ہیں۔ پلیٹ میں انگوشمی کی تلاش میں یہ پیغام تھا کہ دونوں کوئل کر زندگی کی جدو جہد کرنا ہے 'زندگی ایک جوا ہے لہٰذااس میں ہاراور جیت محض حادثاتی ہے۔

آئینہ مصحف کی رسم میں روایات اور مذہب دونو ل مل گئے تنہے۔ جب دولہا دلہن بیٹھ جاتے

تھے تو ان کے اوپر چا در ڈال دی جاتی تھی۔اس کے بعدان کے ہاتھوں میں قر آن شریف کھولکر دے دیا جاتا تھا۔اس کے بعدانہیں آئیند دیا جاتا تھا کہ دونوں پہلی بارایک دوسرے کواس میں دیکھ سکیس۔(39)

جہزی نمائش بھی ایک رسم تھی۔اس کا دارو مدارلڑ کی کے دالدین کی مالی حالت سے ہوتا تھا دولت مند خاندان والے اپنی دولت اور مرتبہ کے اظہار کے لیے قیمتی ساز وسامان جہزی میں دیتے تھے۔(40) اس میں کوئی شہادت نہیں ہے کہ اس وقت دولہا والوں کی جانب سے جہز کے بارے میں مطالبہ کیا جاتا ہو کہ انہیں کیا چاہیے۔اس کولڑ کی کے خاندان پر چھوڑ دیا جاتا تھا کہ وہ کیا پچھ دے سکتے ہیں۔

ان میں سے بہت ی رسومات کا تعلق پنجاب کے زرگی معاشر سے مقاردونوں خاندان مل کرید یقین دہانی کراتے تھے کہ شادی شدہ جوڑا خوش وخرم رہے زیادہ سے زیادہ بچ پیدا کر ما خاندان کی خوش حالی کے لیے ضروری تھا۔ عورت کا بانجھ مونا اس کے لیے ضروری تھا۔ عورت کا بانجھ مونا اس کے لیے باعث شرمندگی تھا۔ یہ اس کی ذمہ داری مجھی جاتی تھی کہ وہ خاندان کے لیے وارث پیدا کر ہے۔ (41)

ان سابی و فقائی اور فراہی رسومات کا اثر عورت پر حنی ہوتا تھا۔ ہر صالت میں اسے مرد کے تابع رہنا ہوتا تھا۔ اس کے اپنے کوئی حقوت نہیں ہوتے تھے۔ طلاق کے واقعات بہت کم ہوتے مقے۔ اس کی وجہ بیتی کہ ان پوری رسومات میں دونوں خاندان اور براوری کے لوگ پوری طرح شریک ہوتے تھے۔ ان وجو ہات میں شادی بیاہ کے اخراجات کے علاوہ اہم وجہ ہوتی تھی کہ عورت مشریک ہوتے تھے۔ ان وجو ہات میں شادی بیاہ کا افران کے خاندان کی ہر تاانصافی کو برداشت کرتی مسل طور پر تابع اور خاموش ہوتی تھی اور حق ہراور اس کے خاندان کی ہر تاانصافی کو برداشت کرتی سے میں ۔ ایک دوسری شادی کر لیتا تھا اور پہلی بوی گھر میں خاموثی سے زندگی گزار لیتی تھی۔ براوری یا خاندان میں چونکہ طلاق کو براسمجما جاتا تھا اور عورت جوا کی بارا پنا گھر چھوڑ آتی دوبارہ سے اسے اس کا حصر نہیں بنایا جا سکتا تھا' اس جاتا تھا اور عورت جوا کی حیثیت سے رہنا گوارا کرتی تھی۔ (42)

ایک دوسری اہم کتاب جس میں پنجاب کے رسم و رواج کے بارے میں ہے وہ وکلی (Wikaley) کی تصنیف' پنجابی سلمان' ہے جو 1915 میں شائع ہوئی۔اس میں اس نے ان رسومات کا ذکر کیا ہے کہ جو قبائل اور ذاتوں کے سلسلہ میں فرہنگ (Glossary) میں نہیں ہیں۔

اس کا کہنا ہے کہ شادی خاندان میں ہوتی تھی 'لیکن آگر باہر ہوتو پھر شو ہرادراس کے خاندان کے اعلیٰ سابی رہبر ہوتو کھر شو ہرادراس کے خاندان کے اعلیٰ سابی رہبر کو کی یا بندی تو نہیں تھی۔ مگر میر محرم سابی رہبر کود یکھا جاتا تھا۔ (43) اگر چہ شادی کی رسم کے لیے کوئی یا بندی تو نہیں تھی۔ مگر میر محرم کے مہینہ میں عید کے دن اور صفر کے اولین تیرہ دن اور دوسرے مہینوں کے 3°8 '13 '18 '28 '29 اور 28 ویں دنوں میں شادی کی رسم نہیں اواکی جاتی تھی۔ (44)

او فی ذات والوں میں ہیوہ عورتوں کی شادی نہیں کی جاتی تھی اے ایک گناہ سمجھا جاتا تھا

(45) اگر فہ ہی لحاظ ہے اس کی اجازت تھی گر یہاں ساجی رسومات فد ہب پر غالب تھیں۔ اس طرح سے پر دہ امیر اور او نچے گھر انوں میں کیا جاتا تھا جن میں خاص طور سے سید اور تر بیش براور بیاں قابل ذکر ہیں۔ (46) ورافت کے سلسلہ میں مسلمان ہندوروایات پر کمل کرتے تھے۔ زمین کی ورافت میں وواصولوں کا رواج تھا: '' گپڑی بند''جس میں جائیداد کواڑکوں میں مساوی طور پر تھیں کر دیا جاتا تھا۔ دوسری رسم' نچا در بند'' کی تھی جس میں جائیداد کو مساوی طور پر ہیو یوں میں تھیں کر دیا جاتا تھا۔ دوسری رسم' نچا در بند'' کی تھی جس میں جائیداد کو مساوی طور پر ہیو یوں میں جائیداد کو مساوی طور پر ہیو یوں کی ہورش کر سیس۔ بیاس صورت میں ہوتا تھا کہ جب میں جائیداد کے جھڑوں کی روک تھام ہوجاتی تھی۔ اگر ہوی کے کوئی اڑکا نہیں ہوتا تھا تو جائیداد میں جائیداد کے جھڑوں کی روک تھام ہوجاتی تھی۔ اگر ہوی کے کوئی اڑکا نہیں ہوتا تھا' تو جائیداد کی وارث یا تو اس کی لڑکی ہوتی تھی یا خاندان کے کسی مرد کو رہے چلی جاتی تھی۔ زمین میں لڑکیوں کو حصہ نہیں ملاکرتا تھا۔ زمین اس کو صرف اس صورت میں ملتی تھی کہ جب اس کا باپ اپنی زندگی میں بید دے دے یا اسے جہنے میں ل جائے۔ اس کے علاو نہیں۔ اس لیے اگر اسے زمین میں تو بید میں دورت میں ملتی تھی کہ جب اس کا باپ اپنی زندگی میں بید دے دے یا اسے جہنے میں ل جائے۔ اس کے علاو نہیں۔ اس لیے اگر اسے زمین میں تو ہیں۔ اس لیے اگر اسے زمین میں تو ہیں۔ بید دے دے یا اسے جہنے میں ل جائے۔ اس کے علاو نہیں۔ اس لیے اگر اسے زمین میں تھی تو ہیں۔

امپیریل انڈین گزف (پنجاب جلداور 2) اور پنجاب کے ڈسٹر کٹ گزیٹرز میں بھی رسم و رواج کے بارے میں تفصیلات ہیں۔ ان میں خاص طور سے دیہات میں عورتوں کی زندگی کے بارے میں مفید معلومات ہیں' ان کے شہادتوں کے مطابق گاؤں میں عورتوں کی حیثیت گھریلو خاد ماؤں کی ہوتی ہے۔ شوہر کے ساتھی کے طور پرنہیں۔ صبح سے شام تک وہ گھریلو کا موں میں مصروف رہتی ہیں' جن میں گھر کی صفائی' اناج کا پینا' گاؤں سے دودھ دوھنا' دودھ سے کھن نکانا' اور پھراسے تھی بنانا' کھانا پکا کر مردوں کے لیے کھیتوں پر لے جانا' پانی بھرنا' کہاں سے چرفہ کات کر دھا مے بنانا' کپڑے بینا' کہاس چنانا' مبزی کھیتوں سے لانا' فصل کے موقع پراناح کو کوئن' ایندھن کے لیے الیے تھو پنا اور اناج کو لے کرمنڈی جانا تا کہ اس کے بدلہ میں مسالہ جات

۔ کا سودا کرئے بیدہ کام تھے کہ جوعورتیں گاؤں میں کرتی تھیں۔اس لیے کسی بالغ کا شکار کے لیے
کنوارار ہنا ممکن نہیں تھا' کیونکہ بغیر وہ بیوی کے کہ جوبی تمام کام کرتی تھی وہ زراعت میں کامیا بی
حاصل نہیں کرسکتا تھا۔ان فرائف کے ساتھ ایک عورت کے لیے یہ بھی ضروری تھا کہ وہ گھر کے
اجراجات کوسنجا لے اورا گرشو ہرفسنول کرج ہے تو اس کی روک تھام کرے اوراے گھر میں خوش و
خرم رکھے۔(48)

پرکاش شنڈن کی کتاب'' پنجاب کے سوسال''میں بہت دلچیپ انداز میں اس عمل کو بیان کیا عمیا ہے جس میں روایتی پنجاب کولونیل دور میں داخل ہوا۔اگر چداس میں جو ند ہی 'ساجی اور ثقافتی رسومات ہیں ان کا تعلق ہندوؤں کے سات سے ہے' محراس سے اس تبدیلی کا اندازہ ہوتا ہے کہ جس سے پنجاب گزرا۔

ڈینزل ابٹ سن (Denzal Ibbetson) کی کتاب'' پنجاب کی ذاتیں'' پنجاب کی داتیں'' پنجاب کی ہوتا ہے۔ ہوتا ہرادر پول ذاتوں اور قبائل کے بارے میں معلومات کا ذخیرہ ہے۔ اس کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ مختلف ذاتوں اور برادر پول ساجی و ثقافتی رسم ورواج کا ارتقاء کیسے ہوا اور ان ذاتوں کی وہ شاخیس کے مسلمان ہوگئیں انہوں نے تبدیلی فد جب کے باوجودا پنی روایاتی رواجوں کو برقر اررکھا۔ اس سے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ جب رسم ورواج قبیلہ یاذات کے ساجی نظام کو کنٹرول کرتے ہیں اس سے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ جب رسم ورواج قبیلہ یاذات کے ساجی نظام کو کنٹرول کرتے ہیں اور ان کی بنیاد پر قبیلہ یا ذات کے لوگ فخر کرنے لگتے ہیں تو اس صورت کو ہیں ان کو تبدیل کرنا مشکل امر ہوجا تا ہے۔ اس سلسلہ میں فہری احکامات اور قوانین میں اپنااثر کھود سے ہیں۔

پنجاب کی عورت کے بارے میں ان دستاہ پزات کی مدد سے جونقشدا مجرتا ہے وہ ہے کہ یہاں پر پدرانہ معاشرہ کی جڑیں گہری اور مضبوط تھیں جس میں مردکوعورت پرفوقیت تھی مردکوعقل منداوردا تا سمجھا جاتا تھااس لیے گھر بلومعا ملات میں فیصلے کا اختیاراس کوتھا۔ اس ماحول نے عورت کی ذہنی وجسمانی ترتی کوروک دیاوہ خودا پی نظروں میں کم تر ہوگئی۔ بچپن کی شادی نے مزیداس کی ذہنی ترقی میں رکاوٹیس ملتا تھا کہ وہ تعلیم حاصل ذہنی ترتی میں رکاوٹیس ڈالیس۔ گھر بلوکا م کا ت کی وجہ سے اسے میموقع نہیں ملتا تھا کہ وہ تعلیم حاصل کر سکے و لیے بھی عورتوں کے لیے تعلیم کو بے کار سمجھا جاتا تھا کیونکہ اس کے پاس اس کا کوئی مصرف نہیں تھا۔ شادی کی کامیابی کی وجہ عورت کی تالع واری تھی۔ طلاق کا تصور ہی اس کے لیے اذبت نہیں تھا۔ شادی کی کامیابی کی وجہ عورت کی تالع واری تھی۔ طلاق کا تصور ہی اس کے لیے اذبت ناک تھا۔ اس لیے مرضی اور پہند کے نہ ہوتے ہوئے وہ شوہر سے وفادار رہتی تھی۔ ویے سٹے کی رسم ناک تھا۔ اس لیے مرضی اور پند کے نہ ہوتے ہوئے وہ شوہر سے وفادار رہتی تھی۔ ویے سٹے کی ابتداء ان قبائل سے شروع ہوئی ہو کہ جہاں نے عورت کوشن شے بنا دیا تھا۔ شاید اس رسم کی ابتداء ان قبائل سے شروع ہوئی ہو کہ جہاں

عورتوں کی تعداد کم ہوتی تھی۔ اس لیے ہوی کا صول اس پر مخصر تھا کہا تھی ہمن کواس کے عوض میں دے یا خاندان کی کسی اورلڑ کی سے تباولہ کرے۔ اس تیم کی شاد یوں میں دونوں کی عمر کا بھی کوئی لحاط نہیں رکھا جاتا تھا۔ اس رسم کی وجہ سے خاندان والے اس رقم کو بچا لیستے تیے جو وہ دوسری صورت میں شادی کے لیے لڑکی کے والدین کو دیتے تھے۔ لیکن شواہد سے معلوم ہوا کہ اس رسم کی وجہ سے دونوں جانب لڑکیوں کو بطور ریٹمالی سجھا جاتا تھا۔ اگر ایک کے ساتھ براسلوک ہوتا تھا تو دوسراا پئی ہوی سے اس کا بدلہ لیتا تھا۔ اس رسم کی برائیوں کے باوجود بیا بھی بھی پھے علاقوں میں جاری ہے۔ بوی سے اس کا بدلہ لیتا تھا۔ اس رسم کی برائیوں کے باوجود بیا بھی بھی پھے علاقوں میں جاری ہے۔ کی وجہ سے معاشر سے میں عورت کو کسی تھم کا مالی شخط ٹیس ماتا تھا مہر کی رقم کہ جس کا تعین میں دار بھی اس کا حق نہیں ہوتا تھا اور بہت کم الیا ہوتا تھا۔ کر الیا جاتا تھا جے ایک بیک کا مسمجھا جاتا تھا۔ کر الیا جاتا تھا جے ایک بیک کا مسمجھا جاتا تھا۔ ویک بھی عورت کو کوئی مالی شخط فرہم نہیں کر سکتی تھی۔ شادی کے اس قدر کم ہوتی تھی کہ اس ذریع ہو تھا۔ اس بھی عمر میں شامل کر لیا جاتا تھا۔ اگر چہ نہ ہاس اس بات کی اجاز سے دیتا تھا۔ گر چہ نہ ہاس اس بات کی اجاز سے بہت کم ہوتا تھا اور عورت کومہر کی رقم معال کر لیا جاتا تھا۔ گر چہ نہ ہا کر لی جائے تھے اس بیات کی دباؤ کے تحت ایسا بہت کم ہوتا تھا اور عورت کومہر کی رقم معاف کرنے پر مجبور کیا جاتا تھا۔

اس طرح ندہب کے احکامات کے برعکس اس کو وراشت کے تق سے محروم کر دیا جاتا تھا۔

زراعتی معاشر سے میں زمین کی اہمیت ہوتی ہے بیخاندان کی خصر ف مالی طور پر کفالت کرتی ہے

بلکہ اسے ساج میں عزت بھی دیتی ہے۔ چونکہ لڑکی خاندان کا حصہ ہیں ہوتی اس لیے اسے زمین کے تق سے محروم رکھا جاتا تھا۔ تا کہ وہ اپنا حصہ دوسر سے خاندان میں نہ لے جائے۔ بیضرور تھا کہ مرد وارث کے نہ ہونے کی وجہ سے وہ زمین کی وارث ہو جاتی تھی مگراس سے بھی اس کا سابی رہتا تھا کے وکہ ذمین کی آمدن پر اس کا کنرول نہیں ہوتا تھا۔ (49) برطانوی دور میں بھی اس میں ہوتا تھا۔ (49) برطانوی دور میں بھی اس میں میں کوئی تبدیلی نہیں آتی چونکہ حکومت کے سیاسی مفادات سے تھے کہ زمین تقسیم نہ ہوا ور اس پر میں کوئی تبدیلی نہیں آتی چونکہ حکومت کے سیاسی مفادات سے تھے کہ زمین تقسیم نہ ہوا ور اس پر میں اپنے سیاسی مفادات کی خاطر عور توں کے حقوق کو نظر انداز کر دیا۔ (50) 1937 کے شریعت میں کرتے تب نے سیاسی مفادات کی خاطر عور توں کے دھوت کی وراشت رسم و رواج کے مطابق ہی جاری زمین کے بارے میں کوئی شق نہیں ہے اور اسکی وراشت رسم و رواج کے مطابق ہی جاری خوبی کے داخین کے داخین کی جارے میں کوئی شق نہیں ہے اور اسکی وراشت رسم و رواج کے مطابق ہی جاری کی میں کوئی شق نہیں ہے اور اسکی وراشت رسم و رواج کے مطابق ہی جاری

## آ زادی کے بعد کی صورت حال

جیسا کدوضاحت کی منی ہے کہ برطانوی دور میں اس نے رسم ورواج کواسپے سیاسی مفاوات کے لیے باتی رکھا۔ اگر چاس بات کی ضرورت تھی کہ تقسیم کے بعد اور ایک آزادر یاست کے قیام کے بعدمعاشرے کی ساخت کوتبدیلی کیا جائے۔ پنجاب کی عورت اس کے سائل اس کے ساجی اتار چڑھاؤ کے بارے میں آزادی کے بعد جو کام ہوا اس میں ارشاد پنجابی کی کتاب'' پنجابی عورت' قابل ذکر ہے ارشادہ پنجابی نہ تو مورخ تھے اور نہ ہی انہیں سوشیالو جی اور دوسرے ساجی علوم کے بارے میں آ مجمی تھی۔وہ ایک کھاری تھے اور پنجاب سے ان کا جولگاؤ تھا'اس جذبہ سے انہوں نے یہ کتاب کمعی۔اس میں انہوں نے پنجاب میں رائج شدہ رسومات اور رواجوں کے بارے میں اہم معلومات انتھی کی ہیں۔اس سلسلہ میں کہانیوں واستانوں کہاوتوں اور فوک گیتوں کوانہوں نے استعال کیا ہے۔ان کی ایک کمزوری ان کی رو مانویت ہے اس لیے انہیں ہر رواج اوررسم میں کوئی نہ کوئی خوبی نظر آتی ہے۔وہ اس روایتی معاشرے کو باتی رکھنا چاہتے ہیں اور ہرتبدیلی کے خالف ہیں۔ان کی خواہش ہے کہ پنجاب کا گاؤں بغیر کسی تبدیلی کے روایتی ماحول میں باقی رہے۔ان کی اس رو مانویت کا نتیجہ ہے کہوہ ان روایات اور رسم ورواج کے پس منظر میں عورتوں پر جوظلم موتا ہے تاانصافی ہوتی ہے اور استحصال ہوتا ہے اسے نظر انداز کر دیتے ہیں۔وہ عورت کے اس کردار کوتسلیم کرتے ہیں کہ جو ایک روایق معاشرے میں ہے۔ مثلاً انہیں عورتوں کے ان گیتوں میں رومان نظر آتا ہے کہ جو وہ صبح چکی پیپتے ہوئے گاتی تھیں لیکن وہ عورتوں کے اس دکھاور بے چارگی کونہیں دیھ پاتے کہ س طرح صبح جلدی اٹھ کریہ مشقت کرنی یرتی ہے کہ جے مرداینے لیے قابل نفرت سیجھتے ہیں۔وہ آٹا پینے کی چکیوں سے خوش نہیں ہیں کہ جس نے عورتوں کو چکی کی مشقت سے نجات دلادی۔

جس كامطلب بإيكا كمر جب كدميكه مال سيمنسوب ب-(53)

انہوں نے ان کہاوتوں کوجمع کردیا ہے کہ جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ معاشرے میں عورت کا ساجی رہبر کس قدر نیچا تھا۔ مثلاً لاکی کی پیدائش کے بارے میں ایک پنجابی کہاوت ہے کہ ' لوک ایک ناپندیدہ مہمان ہوتی ہے' ، دوسری کہاوت ہے کہ ' جیسے بی لاکی پیدا ہوتی ہے ہر طرف سے نوحہ زاری شروع ہو جاتی ہے' باپ کے گھر میں وہ بطور' امانت' ، ہوتی ہے کہ جے دوسرے کے حوالے کرنا ہوتا ہے۔ اس لیے اس کی حفاظت کی جاتی کہ اسے پاک باز کنواری کے خاوند کے دید یا جائے۔ (54) اس کو تسلیم اس لیے بھی نہیں دی جاتی کہ اس کا فائدہ باپ کے خاندان والوں کو نہیں ہوگا' لہذا اس ہر مایہ کاری سے کیا فائدہ جس کا نقصان ہو۔ لیکن ماں باپ لاکی کو نہ مرف جہیز دیتے ہیں' بلکہ ہر تہوار اور دوسرے موقعوں پر بھی اسے تھے تحائف دیتے ہیں' ماں باپ لاکی کو نہ جس لاکی کو گھروالوں کی طرف سے زیادہ تھے یا نقدر تم ملتی ہاس قدر اس کی شو ہر کے گھر انہ میں جرب ہوتے ہیں' نا قابل عرب ہو جاتی ہے۔ اس کے برعس لاکی سے بھر لین براسمجھا جاتا ہے۔ اس لیے اکثر باپ یا بوائی اس کے گھر کھانے ہے۔ اس کے برعس لاکی سے بھر لین براسمجھا جاتا ہے۔ اس لیے اکثر باپ یا ہوائی اس کے گھر کھانے ہے۔ اس کے برعس لاکی ہو بین براسمجھا جاتا ہے۔ اس لیے اکثر باپ یا ہوائی اس کے گھر کھانے ہے۔ اس کے برعس لاکی ہے بھر لین براسمجھا جاتا ہے۔ اس لیے اکثر باپ یا ہوائی اس کے گھر کھانے سے بھی پر ہیز کرتے ہیں۔ (55)

ویہ سٹر کے بارے میں ارشاد پنجابی کی دلیل ہے کہ اس رسم کی دجہ سے اس لڑکے کو کہ جو پیوتو ف اور بے کار ہے اور جے کوئی لڑکی دینے پر آ مادہ نہیں اس رسم کے نتیجہ میں اس کی شادی ہو جاتی ہے۔(58) شادی بیہاں کے موقع پر سہا گن عورتوں کو بیٹ ہوتا ہے کہ وہ دلہن کو تیار کرائیں۔ بیواؤں کے ایسے موقعوں پر قریب ہی نہیں آنے دیا جاتا ہے۔(59)

ساجی و ثقافتی اور نمرہی رواج نے پدرانہ معاشر کے ومضوط ومشحکم بنایا اور عورت کو فعال کر دارا داکر نے سے روکا۔اس سلسلہ میں بیدلیل دی جاتی ہے کہ پدرانہ معاشرہ میں مردعورت کو مالی ذمہ داریوں سے آزاد کر دیتا ہے اور وہ ملازمت کی مصیبتوں سے بچی رہتی ہے اس طرح گھر سے باہر کے آلودہ ماحول سے دور رہتی ہے۔لیکن عورت کی آزادی کی سے بہت بڑی قیمت ہے کیونکہ مردیرانحصار کر کے وہ اپنی تمام تخلیقی صلاحیتوں کو زائل کردیتی ہے۔

تجزيه

تقسیم کے بعداور دوسرے صوبوں کسی طرح پنجاب کا ساجی ڈھانچہ بھی تبدیل ہوا۔ ایک

تبدیلی توبیآئی کہ بیصوبہ دو حصوں میں تقسیم ہوگیا۔ جس کی وجہ سے مشرقی پنجاب سے مسلمانوں کا اخراج ہوا اور مغربی پنجاب سے تمام غیر مسلمانوں کو نکال دیا گیا۔ اس اخراج کی وجہ سے صوبہ کے ساح پر گہرے اثرات ہوئے۔ مغربی پنجاب کہ جہاں نوآبادیاتی دور میں بھی مسلمانوں کی اکثریت تھی پاکستان بنخ مشرقی پنجاب سے مہاجرین کے آباد ہونے اور فرقہ وارانہ فسادات کے بعد بید ثقافت اور زیادہ گہری بن کر انجری۔ اس کا فائدہ ان سیاسی جماعتوں کو ہوا کہ جنہوں نے این سیاسی مفادات کے لیے لوگوں کے ذہبی جذبات کو ابھارا۔ اس کا ایک اثریہ بھی ہوا کہ اسلامی تخریکوں کی جانب سے ان رسم ورواج کے خلاف بھی رقمل ہوا کہ جو اسلامی نہیں تھیں۔

اس کے علاوہ تبدیکی لا نے والے دوسرے عوامل میں کمیونی کیشن نے اہم کردارادا کیا اور
اس کی وجہ سے سان کی تشکیل میں تبدیلیاں آئیں۔شہری اور دیباتی آبادی کے ملنے سے دیبات
کوگ نے خیالات اور نی اشیاء سے واقف ہوئے۔ مہاجرین جو کہ دیباتوں اورشہروں دونوں
جگہوں میں آباد ہوئے انہوں نے گاؤں اور دیبات میں برادری ذات کے رشتوں کو کمزور کیا ،
خہبی جماعتوں نے انہیں برادری اور ذات کی جگہ فرہبی شناخت دی۔ غریب اور بیروزگارلوگوں
میں جب فرہبی جذبہ بیدا ہوا تو ان میں طبقاتی اساسات نے فدہب کا راستہ اختیار کیا۔ اب وہ
اپنے فدہبی جوش اور انہا لپندی میں خودکو پاک بازاور شقی مجھنے گے اورشہر کے اعلیٰ طبقے کے لیان
میں نفرت و حقارت پیدا ہوئی کہ جومغر بی تہذیب و تمدن میں ڈو ب ہوئے تھے۔ دیبات اور
میں نفرت و حقارت کیدا ہوئی کہ جومغر بی تہذیب و تمدن میں ڈو ب ہوئے تھے۔ دیبات اور
میں نفرت و جوان تھے کہ جوغیراسلامی رسم ورواج کے خلاف ہوگئے۔

سیاس حالات نے اور دوسر ہے صوبوں کے ردمل میں پنجاب میں بھی قوم پرتی کی اہر اٹھی' جس کی وجہ سے لوگوں میں اپنے قبیلہ اور ذات پر فخر کرنے گے اور اس کے تحت اپنے رسم ورواج اور سوملیات پر فخر کرنے گے۔ لہذا فم ہمی شناخت اور صوبائی شناخت دونوں متوازی طور پر جاری ہیں۔

ساج کی تبدیلی کا ایک اثریہ ہے کہ اب خاندان کا سائز گھٹ گیا ہے۔ ایک وقت تھا کہ قریبی رشتہ دار ساتھ رہتے تھے اوریہ ساجی اور مالی طور پر خاندان کے لوگوں کے لیے مدد اور سہارے کا باعث ہوتا تھا۔ اس ماحول میں لڑکیوں پرسب نظرر کھتے تھے اور ان کے لیے بینا ممکن تھا کہ وہ خاندانی بندھنوں ہے آزاد ہوں یا بغاوت کریں۔ انہیں اس ماحول میں رہتے ہوئے تمام ساجی و ثقافتی اور خہبی رسومات کی یا بندی کرنی لازی تھی لیکن جب سے خاندان بکھر تا شروع

ہوئے ہیں'اس نے عور توں کومحدود آزادی دی ہے۔

پردہ کارواج عورتوں کو تسلط میں رکھنے کا ایک ذریعہ ہے کہ جس سے اس کی سرگرمیاں محدود
ہوجاتی ہیں اورخاص طور سے وہ پلک لائف سے غائب ہوجاتی ہے۔ یہ اس کی تعلیم اور ملازمت
کے مواقع کو کم کر دیتا ہے۔ ایک وقت بی تصور عام تھا (اب بھی خاص خاندانوں میں ہے) کہ
عورت کو اپنا جسم سرسے پیرتک ڈھانچا چا ہے کیونکہ اس کا جسم گناہ کی دعوت دیتا ہے۔ لہذا شریف
عورتوں کو غیر مردوں کی نگا ہوں سے دورر بہناچا ہے۔ لیکن وقت کے ساتھ ساتھ اب پردہ کی اہمیت
کم ہورتی ہے۔ گاؤں اور دیہات میں کسان عورتیں تو اس سے پہلے بھی پردہ نہیں کرتی تھیں
کیونکہ انہیں گھرسے باہر کھیتوں میں کام کرنا ہوتا تھا۔ ان کاروز مرہ کا بیسلسلہ بھی بھی جاری ہے۔
ایک وقت میں طبقہ اعلیٰ کی خواتین پردے کی روایت کی سب سے زیادہ حائی تھیں۔ گراب انہوں
نے بھی پردہ ترک کردیا ہے۔ اس کی باقیات اب متوسط طبقے میں ہیں یا زمینداروں اور پیروں کے
باں کہ جو اب بھی اپنی عورتوں کو حویلیوں میں بندر کھتے ہیں۔ شہروں میں خلوط تعلیم نے لڑکیوں کو
موقع دیا ہے کہ دوہ اس دنیا سے واقف ہوں جو اب تک ان سے لیے بندتھی۔ تعلیم کے ساتھ ساتھ
اب ملازمتوں کے درواز سے بھی ان پر آ ہت اہت کہ ساتھ ساتھ

جہزی رسم میں بھی تبدیلی آئی ہے۔اس سے پہلے لا کے والے جہز کے ہارے میں شرائط نہیں رکھتے تقے گراب ان کے مطالبات بڑھتے چلے جارہے ہیں۔ بھی بھی بیر مطالبات لا کی اور طمع کی تمام حدود کو قوڑ دیتے ہیں کہ جب لا کے خاندان والے مطالبات کی ایک لمبی فہرست لا کی والوں کے حوالے کردیتے ہیں۔ پاکتان میں دلہنوں کو جلانے کے واقعات عام ہونے گلے ہیں۔ اس کا پس منظر متوسط طبقہ کی معاشی صورت حال ہے۔ بیروزگاری مہنگائی اور اشیا و صرف کی قیمتوں میں اضافے نے بیصورت حال پیدا کی ہے۔ لڑکا اس امید میں ہوتا ہے کہ وہ شادی کرکے ایس خارے اور خاندان کے لیے زیادہ سے زیادہ سان حاصل یہ سے گا۔ اس طرح شادی ایک برنس ہو گئی ہے اور متوسط طبقے کا ایس میر گھر ہیں۔ گئی ہے اور متوسط طبقے کا ایس میر گھر ہیں۔ وہ چیزیں میں طبیعیں جو میر ہیں ہیں۔ وہ چیزیں میں طبیعیں جو میر میں طبیعیں جو میر ہیں۔

جہزے سلسلہ میں راجاراون نے لکھا ہے کہ جہزی ضرورت اس صورت میں اہم ہو جاتی۔ ہے کہ جب کھر بلو کاموں میں مصروف رہتی ہو، بچوں کی پرورش کرتی ہو، جس کی وجہ سے کھر کی آمدنی کم ہو جاتی ہے۔اس لیے اگر عورت کی آمدنی گھٹ کرصفررہ جائے تو اس صورت میں جہز اس کی آمدنی کے پورا کرنے کے کام آتا ہے۔ (60) ماریا میز نے اس کا جواب دیتے ہوئے کہا ہے کہ تاریخی طور پر میضی نہیں ہے کہ جہنے ہوی کی زندگی بحر کی بے دوزگاری کو پورا کرتی ہے۔ درحقیقت بیا کی خراج ہوتا ہے کہ جولائی کے گھر والے دولہا کے گھر والوں کو ادا کرتے ہیں ۔ خراج کا مطالبہ اس لیے کیا جاتا ہے تا کہ عورت کو وہ اپنے خاندان میں شامل کرلیں۔ (61) وہ مزید کہتی کہ جہنے درحقیقت غیر مساوی سلوک اور مرتبہ کا اظہار کرتا ہے لڑکے والے مطالبہ کرتے ہیں کہ لڑکی کے ساتھ انہیں اشیاؤ نقتری اور سامان دیا جائے دوسری جانب لڑکی والے بیسب مطالبات پورے کرتے ہیں۔ اس سے لڑکے اور لڑکی کے خاندانوں کے درمیان ساجی روایات سے غیر مساوی ہوتا ہے۔ دینے والوں کواس کے عوض لینے والے بیا کہتے ہیں کہ انہوں نے ان کی لڑکی تجول کر کے ان کی عرب افزائی کی ہے۔ (62)

موجودہ زمانے میں جہیز کے لیے زیادہ مطالبہ کرنے والے بید دلیل دیے ہیں کہ چونکہ
انہوں نے لڑکوں کی تعلیم میں بہت سر مایہ کاری کی ہے البندا اب بیان کاحق ہے کہ وہ اس ہوض جہیز
لیں یہی وجہ ہے کہ ڈاکڑ انجینئ کومت کے عہد بدار زیادہ جہیز کا مطالبہ کرتے ہیں۔لیکن موجودہ
ہالات میں والدین اب لڑکیوں اور لڑکوں دونوں کی تعلیم پرخرج کرتے ہیں اس لیے اس دلیل میں
اب زیادہ وزن نہیں رہا ہے۔لڑکیوں کی تعلیم اور ملازمت کا ایک اثر یہ واہے کہ لڑکیاں اب اپنی
آمدنی سے اپنا جہیز تیار کرتی ہیں۔تا کہ وہ والدین پر بیچھ نہ بنیں۔لیکن جہیز کی رسم ابھی تک لڑک کے فائدان والوں کے لیے ایک بوجھ ہے۔ چھوالات میں باپ ریٹائر ہونے کے بعدا پی پنشن
سے ملنی والی رقم جہیز میں لگا دیتے ہیں اور خود خربت ومفلسی کو پر داشت کرتے ہیں۔اس وجہ سے عورتوں کے بارے میں اب تک یہی تصور ہے کہ وہ فائدان کے لیے بوجھ ہوتی ہے۔

جہزر کے سلسلہ میں ایک دلیل اور دی جاتی ہے کہ والدین اپنی لڑک کو جو جہز دیتے ہیں وہ انہیں لڑکوں کی شادی میں ایک لخاظ سے والیس فل جائے گا۔ لیکن اگر کسی کے کوئی لڑکا نہ ہوتو؟ لیکن ایر تھی تھت ہے کہ ایک برائی وصح ٹابت نہیں کرسکتی ہے۔ زمیندار اور جا گیردار گھر انوں میں لڑکی کو جائیداد سے اس لیے محروم کر دیا جاتا ہے کہ اس کا حصہ جیزی صورت میں اسے دے دیا جاتا ہے۔

1970 کی دہائی ہے ایک اور ساجی تبدیلی اس وقت آیا شروع ہوئی کہ جب دیہا توں اور شہروں سے نچلے اور متوسط طبقوں کے مرد بردی تعداد ہیں مشرق وسطی میں ملازمت کے سلسلہ میں

چلے گئے۔ان کی غیرموجودگ میں گھریلواور باہر کے کاموں کی ذمدداری حورتوں پر آگئی جنہوں نے بچوں کی تعلیم کی گھرانی اور گھرسے باہر آفسوں میں جانے اورخر پداری کے تمام کام کیے۔اس نے پہلی مرتبہ انہیں محدود پیانے پر آزادی دی۔محاثی خوش حالی کا بھی خاندان کی زندگی پر اثر ہوا۔لڑکیوں میں تعلیم کار جمان بڑھا' برقع کی جگہ جا درنے لے لی۔

لیکن موجودہ حالات میں جب سے فدہب کا اثر ہونا شروع ہوا ہے'اس کی وجہ سے متوسط
اور طبقہ اعلیٰ کی خوا تین میں اسکارف اور چہرے کے نقاب کا رواح بردھ گیا ہے۔ معاشرے میں
فدہب کے بارے میں خیالات کو بدلنے میں فدہبی جاعتوں اور مدرسوں کا ہے کہ جنہیں چندے
کی خطیررتو م عرب ریاستوں سے ملتی رہی ہیں مالی حالت کے بہتر ہونے کے بعد مولوی جو اب
تک لوگوں کے چندے پر انحصار کرتا تھا' اب اس سے آزاد ہو کر معاشرے کی اصلاح جارحانہ
انداز میں کرنا چاہتا ہے۔ ضیاء الحق کی شخصیت میں انہیں ایک سر پرست مل گیا جس نے ان کی
سر پرتی کی اور ان کی مدد سے ریاسی اداروں کو فدہبی رنگ میں ڈھال دیا۔ حدود آرڈ پنس جو اس
کے دور میں نافذ ہوئے اس نے مورتوں کے حقوق کو خصرف پامال کیا بلکہ ان کی ساجی حیثیت کو گرا

اس وقت پاکستان او رہ نجاب میں خصوصیت سے معاشرہ ایک طرف رسم و رواج اور روایات کا شکارہے تو دوسری طرف شریعت کے نفاذ کا مطالبہ ہے۔ لیکن پنجاب بیں ابھی بھی ساجی و فقافی رواج کوشریعت پر برتری ہے کہ کونکہ دیہات کا ساج ابھی تک بڑے نیوول لاروز کے تسلط میں ہے کہ جہال پنچایت کے بزرگ پنچایت یا جرکہ کی شکل میں اپنی روایات کی روشنی میں فیصلے میں ہے کہ جہال پنچایت کے بزرگ پنچایت یا جرکہ کی شکل میں اپنی روایات کی روشنی میں فیصلے کرتے ہیں۔ جب بھی رسم ورواج اورروایات قبیلہ یا ذات کی عزت سے مسلک ہوجاتی ہیں تو ان ساف کی یا تو پرواہ سے چھٹکارا پانامشکل ہوتا ہے۔ اگر ان کے خلاف تو انین بغتے بھی ہیں تو ان تو انین کی یا تو پرواہ نہیں کی جاتی ہو بان سے خلاف ورزی کے طریقوں کو دریافت کرلیا جاتا ہے مثلاً جب بیتا نون بیس موا کہ جیز کی نمائش نہیں کی جائے گئ تو لڑکی والوں نے جیز کوشادی سے پہلے دولہا کے گھر بھوانا شروع کر دیا۔ اس طرح جب شادی کے کھانے پر پابندی گی تو یہ کھانا سالگرہ یا عقیقہ کے نام بھوانا شروع کر دیا۔ اس طرح جب شادی کے کھانے پر پابندی گی تو یہ کھانا سالگرہ یا عقیقہ کے نام برشادی کے ساتھ دی جانے لگا۔

لہذا ای روایات اور رواج کہ جوائی افادیت کھومپٹھتی ہیں اور زمانہ کی ضروریات سے

مطابقت نہیں رکھتے ہیں ان کے خاتمہ کے لیے لوگوں کی تعلیم اور ڈئی تبدیلی کی ضرورت ہے اس کے بعد تو انین کے نفاذ پڑھل ہو سکے گا۔ ریاست اور معاشرہ اگر اصلاح کے خواہش مند ہیں تو اس کے لیے انہیں ذرائع ابلاغ کو پوری طرح استعال کرنا ہوگا' اس کے بعد ہی معاشرے کی اصلاح ہو کتی ہے۔

#### Reference:

- Mrax, K. Collected Workds. Vol.II Moscow 1976, p. 234
- 2. Ibid., p. 239.
- 3. Mies, Marix; Patriarchy and Accumatation on a world scale. Zed Press, 1994, p. 24.
- 4. Ibid., pp. 50-53.
- 5. Ibid., p. 36.
- 6. Engles, F.; The Origin of Family. In The women Question, selection from the writings of Marx, Lenin, Status and Engles. New York 1951. p. 22-23.
- 7. Ali, Mubarak, Tarikh aure Aurat, Fiction House Lahore, 1996, pp.9-10.
- 8. Abeysekera, Sunila: On the violence of Patriarly. In the Courd of women. Simorgh Lahore, 1995, pp.14-15.
- 9. Ibid., pp.14-15.
- 10. Mies, Maria, p. 38.
- 11. Darling, F.: Westernization of Asia. Sheukamen 1980, p. 3.
- 12. Ibid., p. 4.
- 13. Ibbetson, D.: A glossary of Tribes and Castes of the Punjab and North West Frontier Provaies reprinter Lahore 19.
- 14. Latif, Shahua, Muslim Women in India: Political and Private Realities. Zed Press London 1990, p.7.
- 15. Ibid., p. 6.
- 16. Trigger, Bruce G.: A History of Archaeological thought. Cambridge 1993, p. 290.

- 17. Latif Shahida; p. 63.
- 18. Lokhandwala, S.T.: The position of women under Islam In: Status of women in Islam editer by Asghar Ali Engineer, Ajanta Delhi 1987, p. 71.
- 19. Latif Shahida; p. 62.
- 20. Latif, Shahida, p. 23.
- 21. Kaul. P.H.K.: Customary Laws of Muzaffargarh District. Vol. XX. Lahore, 1908, p. 10.
- 22. Bolster. R.C.: Customary Laws of the District Lahore, Vol. XIII, Lahore 1916, p. 8.
- 23. Ibid., p. 8.
- 24. Kaul, p. 3.
- 25. Bolster, pp.31-32.
- 26. Ibid., p. 23.
- 27. Ibid., p. 24.
- 28. Kaul, P.H.K.: Customary Law of Muzaffargarh District, Vol.XX, Lahore 1903, p. 15.
- 29. Ibid., p.2.
- 30. Ibid., pp. 18, 22, 23.
- 31. Bolster, p. 17.
- 32. Kaul, pp. 17-18.
- 33. Customary Law 3 Vol. XX, pp.4-5. Bolster, pp. 13,24.
- 34. Ibid., p. 23.
- 35. Ibbetson, glossary, p. 763.
- 36. Ibid., p. 765.
- 37. Ibid., p. 763.
- 38. Ibid., p. 765.
- 39. Ibid., p. 808.
- 40. Ibid., p. 815.
- 41. Ibid., pp. 831, 832.
- 42. Ibid., p. 827.
- 43. Wickeley, J.M.: Punpahi Musalamous, New Delhi, 1991, p. 35.
- 44. Ibid., p. 39.
- 45. Ibid., p. 30.
- 46. Ibid., p. 40.

- 47. Ibid., pp. 42-43.
- 48. Imperial Gazetteer of Lahore District, 1883-84, Lahore 1889, pp. 18, 83, 84.
- 49. Agorwal Bina: A fied of its own. Cambridge 1994. p. 14.
- 50. Ibid., p. 228.
- 51. Ibid., p. 230.
- 52. Punjabi Irshad, Punjab Ki Aurat, Lahore 1976. p. 176.
- 53. Ibid., p. 417.
- 54. Ibid., p. 314.
- 55. Ibid., pp. 147-148.
- 56. Ibid., p. 150.
- 57. Ibid., p. 164.
- 58. Ibid., p. 329.
- 59. Ibid., p. 350.
- 60. Hies, Maria, p. 158.
- 61. Ibid., p. 160.
- 62. Ibid., p. 161.